
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 148 
 

Método 
 

Eduardo Teixeira de Carvalho Junior1 

 

Partindo da premissa de que determinadas palavras, como estado, 
sociedade, liberdade, tornam-se conceitos, na medida em que possuem 
uma dimensão ideológica como seu traço característico, que só podem 
ser compreendidos adequadamente em seu contexto de utilização. Por 
isso, é fundamental também observar quem as maneja e com quais 
propósitos, considerando que o uso da palavra é que determinará o 
sentido da mesma (Fernández Sebastián, 2004, p. 131-151). Um 
conceito pode ser compreendido como uma palavra utilizada de forma 
recorrente em determinado contexto para descrever e avaliar uma 
determinada realidade social, podendo ser aplicada, em muitos casos, 
quando estão em jogo propostas mais amplas de transformação cultural 
e de mudanças sociais (Skinner, 2005, p. 221-244), como foi o caso do 
termo método, no século XVIII português.  

De forma geral, a maneira como o termo método foi utilizado e 
fixado no século XVIII remete ao significado genérico de forma ou 
maneira de fazer algo, com mais rapidez, eficiência, exatidão etc. No 
dicionário de Rafael Bluteau, método ou “methodo”, é definido como 
“modo industrioso, ordem & arte de obrar, discursar, ou ensinar com 
mais brevidade, & facilidade”, e cita como exemplo o tratado sobre 

1 Doutor em História; professor do Centro Universitário Curitiba (UniCuritiba). 
eduardotcjr@gmail.com  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 

mailto:eduardotcjr@gmail.com


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 149 
 

arquitetura militar escrito por Luís Serrão Pimentel, Método Lusitânico de 
Desenhar as Fortificações das Praças Regulares e Irregulares (1680) (Bluteau, 
1716, t. 5, p. 467).  Adjetivado como lusitano, o termo método serviu, 
neste caso, para distinguir a maneira portuguesa de construção de suas 
fortificações das formas utilizadas pelas outras nações. Poderíamos citar 
uma série de títulos do século XVIII português que utilizaram o termo 
método com o mesmo significado genérico de forma ou modo de se 
fazer algo, como a Relação cirurgica, e médica, na qual se trata, e declara 
especialmente hum novo methodo para curar a infecção escorbutica (1741), de João 
Cardoso de Miranda, o Methodo fácil, e devoto de ouvir missa com várias orações 
para antes da confissão e comunhão sacramental (1744), do Padre Valério 
Bernardes, o Verdadeiro Método de Estudar (1746), de Luiz Antonio 
Verney, o Novo Methodo da Grammatica Latina (1753), de António Pereira 
de Figueiredo, o Método para apreender e estudar a medicina (1763), de 
António Nunes Ribeiro Sanches, o Verdadeiro Methodo de Pregar (1762), 
de Fr. Manuel da Epifania, o Methodo ou explicação para aprender com 
perfeição a dançar as contradanças (1761), de Julio Severin Pantezze, o 
Methodo para construir as estradas em Portugal (1790), de José Diogo de 
Mascarenhas Neto, etc. Há vários outros títulos em que o termo 
método aparece significando maneiras ou modos para cultivo de 
plantas, criação de animais, transporte de aguardente etc. 

Entretanto, algumas obras que também levaram o termo método 
em seu título acabaram por provocar polêmicas e fortes reações por 
questionarem a maneira ou o modo de estabelecer o que até então era 
considerado verdadeiro. Trata-se basicamente de textos que abordaram 
a questão do conhecimento e a sua forma de transmissão, sobretudo 
método de estudar e o método de ensinar, como foi o caso do Discurso 
sobre o método (1637), de René Descartes, na França, e o Verdadeiro Método 
de Estudar (1746), de Luis António Verney, em Portugal. A partir da 
publicação da obra polêmica de Descartes, o método tornou-se um 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 150 
 

elemento essencial na concepção de ciência moderna, de tal maneira 
que hoje, dificilmente, poderia existir um procedimento que pudesse ser 
considerado científico sem o uso de um método.  

De acordo com o dicionário de filosofia de Nicola Abbagnano, 
além de significar um procedimento de investigação controlado e 
repetível que garante resultados válidos, o método pode ser associado a 
qualquer pesquisa sem que se faça distinção entre “investigação” ou 
“doutrina”, e acrescenta que “De modo geral, não há doutrina que não 
possa ser considerada e chamada de Método” (Abbagnano, 2007, p. 
780). Desta forma não seria possível existir um método universal que 
pudesse estar completamente livre de influências ideológicas ou 
políticas, conforme foi reiterado pela maioria dos filósofos 
pós-positivistas. A ideia de uma razão universal, ou de um modelo de 
conhecimento universal, é fruto de uma visão de mundo eurocêntrica, 
por isso, o pluralismo epistemológico é a perspectiva mais aceita 
atualmente, de tal forma que para todos os problemas levantados pela 
ciência se admite diferentes métodos de abordagem. Contudo, podemos 
dizer que no processo de constituição da modernidade, a questão do 
método, principalmente quando associado à construção da ciência - que 
se apresentava como uma nova doutrina - foi um termo controverso e 
polêmico, e o caso português talvez tenha sido um dos mais 
emblemáticos. 

No final do século XVIII, no dicionário de Antonio de Moraes 
Silva, o termo método apresenta elementos de caráter mais 
epistemológico, significando “ordem na disposição dos pensamentos, 
palavras, raciocínios, partes de algum tratado ou discurso” e, além disso, 
apresenta também a ideia de caminho (“direção”) associado à expressão 
“método de estudar” (Silva, 1789, v. 2, p. 80). A expressão “método de 
estudar” utilizada por Moraes, provavelmente está referida à grande 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 151 
 

polêmica em torno da obra de Luis António Verney, talvez a obra mais 
importante do iluminismo português (Verney, 1950). Sem contribuir 
com ideias originais, Verney acusava o estado de atraso da cultura 
portuguesa e propunha uma reforma do sistema de ensino português, 
chamando a atenção para a importância de filósofos modernos que 
costumavam ser proibidos no ambiente intelectual português, como 
Descartes, Newton e Locke.   

O adjetivo “verdadeiro” acoplado ao termo método no título da 
obra remete à conotação política que este termo assumiu no contexto 
português do século XVIII. Ao utilizar o adjetivo “verdadeiro”, Verney 
procurava criticar o método que até então predominava nas escolas e 
universidades portuguesas, o método escolástico. Para Verney, Portugal 
estava atrasado em relação às potências estrangeiras devido à 
permanência do método escolástico nas instituições de ensino 
portuguesas. Não encontramos uma definição específica sobre o 
método na sua obra, para Verney, método é “aquela operação do 
entendimento tão necessária em todo o gênero de Ciências, e sem a 
qual não se pode discorrer bem” (Verney , 1950, v. 3, p. 105). 

No Discurso sobre o método de Descartes também não encontramos 
uma definição clara e precisa sobre o termo método, mas sim a 
proposta de um grande projeto, conforme assumido por ele mesmo, 
que visava a “buscar o verdadeiro método para chegar ao conhecimento 
de todas as coisas de que meu espírito seria capaz” (Descartes, 1996, p. 
21). Este projeto envolvia um amplo conjunto de princípios que, juntos, 
formavam todo um sistema próprio de pensamento, mas cuja 
motivação principal era a destruição da velha “filosofia especulativa 
ensinada nas escolas” (Descartes, 1996, p. 69), ou seja, a destruição da 
filosofia escolástica. Seu livro, baseado no princípio da dúvida metódica, 
era bastante ousado, na medida em que partia de um questionamento 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 152 
 

acerca de “todas as opiniões antes aceitas”, e ao mesmo tempo perigoso 
e arriscado, conforme reconhece o próprio Descartes: “não é um 
exemplo que todos devam seguir” (Descartes, 1996, p. 19). O método 
cartesiano era também uma nova filosofia, definida por ele como uma 
“filosofia prática” voltada para o conhecimento da “força e as ações do 
fogo, da água, do ar, dos astros, dos céus e de todos os outros corpos 
que nos rodeiam”, e tais conhecimentos poderiam ser empregados de 
tal maneira que os homens poderiam controlar a natureza, como 
“senhores e possessores” dela (Descartes, 1996, p. 69). O projeto 
cartesiano representava toda uma nova visão de mundo na qual o 
homem se emancipava da tutela divina e passava a ter mais autonomia 
para conhecer a natureza e agir de acordo com sua vontade própria, ao 
contrário do que apregoava a filosofia escolástica. 

A escolástica foi a filosofia predominante na Idade Média, e 
serviu como um guia para a correta interpretação dos textos canônicos. 
O grande problema da escolástica era levar o homem a compreender a 
verdade revelada. Caracterizada pelo dogma, a verdade revelada não 
poderia ser contestada. Para transmitir a verdade religiosa, o princípio 
mais fundamental da escolástica era a autoridade, representada por 
meio de um Concílio, de um texto, de um filósofo, de um padre. Do 
ponto de vista do ensino, a escolástica era constituída por um conjunto 
de práticas específicas, como a leitura e comentário de textos canônicos 
ou a interpretação de algum filósofo reconhecido e recomendado pela 
Igreja. Na medida em que procurava manter a correta interpretação dos 
textos, assumia o aspecto de uma “ciência do comentário” (Barros, 
2012, p. 232-239). Conforme apontava Bacon, o método usado pela 
maioria dos filósofos de sua época, denominado por ele de “método 
tradicional”, era um procedimento caracterizado por reunir e consultar 
o que os outros disseram antes (Bacon, 1999, p. 64). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 153 
 

Em Portugal, a grande maioria das instituições de ensino era 
controlada pelos jesuítas, que, de forma geral, seguiam o modelo 
escolástico, subordinado aos princípios do Ratio Studiorum. Segundo este 
texto normativo, que contém as principais orientações pedagógicas da 
Companhia de Jesus, não poderia haver diversidade de opiniões que 
pudesse por em risco a estabilidade da ordem, e eram proibidos de 
ensinar os professores inclinados a novidades no campo da Filosofia 
(Carvalho, 2001, p. 332). Na 15ª Congregação Geral da Ordem, que 
ocorreu em Roma, em 1706, concluiu-se, por exemplo, que a obra de 
Descartes continha elementos que colocavam em risco os dogmas da 
fé. Mais tarde, em 1712, por provisão de D. João V, advertiam-se os 
mestres do Colégio das Artes, em Coimbra, sobre a proibição dos 
desvios à filosofia oficial. Em edital de maio de 1746 da Universidade 
de Coimbra, advertia-se: “nos exames ou lições, conclusões públicas ou 
particulares, se não ensine defensão (doutrina) ou opiniões novas pouco 
recebidas ou inúteis para o estudo das ciências maiores, como são as do 
Renato Descartes, Gassendo, Neuton e outros” (Dias, 1952, p. 
182-183). 

Embora fossem proibidos do ponto de vista institucional, os 
livros destes autores acabavam circulando de forma clandestina, ou por 
meio do contato de portugueses com ambientes intelectuais 
estrangeiros. Conforme aponta José Sebastião da Silva Dias, havia um 
conflito nos bastidores da corte entre antigos e modernos, entre 
“estrangeirados” e nacionais conservadores (Dias, 1952, p. 182-183). Na 
sua obra publicada em 1734 intitulada Apontamentos para a educação de um 
menino nobre, Martinho de Mendonça de Pina e Proença já apresentava 
algumas críticas ao modelo de ensino praticado em Portugal. 
Apontando o excesso de erudição, sugeriu um ensino mais voltado às 
necessidades do estado; de acordo com ele, faltava “aquele método de 
educação, que praticam as nações mais polidas” (Proença, 1734, p. 228). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 154 
 

Dois anos antes do edital da Universidade de Coimbra, acima 
mencionado, em 1744, foi publicada a Lógica, Racional, Geométrica e 
Analítica, de Manuel de Azevedo Fortes, que além de fazer elogios a 
Descartes apresentava uma série de críticas a lógica praticada nas 
instituições de ensino de Portugal, que, segundo ele, eram “cheias de 
questões metafísicas” que confundiam a cabeça dos alunos fazendo-os 
perder muito tempo com “inutilidades” (Fortes, 1744, Antiloquio, s/p). 
Com todas as licenças necessárias para sua publicação, a sua obra 
consistia na proposta de “um novo método de tratar a Lógica”, mais 
rápido, simples e eficaz do que aquela praticada nas instituições de 
ensino portuguesas. O tratamento dado por ele a este assunto é o 
mesmo encontrado nas obras de outros iluministas portugueses, como 
Verney e Theodoro de Almeida. Como um tópico da lógica, o método é 
tratado em uma seção especial, definido como a “arte de bem conduzir 
a razão para descobrir a verdade” (Fortes, 1744, p. 122). Ele distingue 
dois tipos de método: o método que utilizamos para instruir a nós 
mesmos, que ele chama de análise, ou método de divisão, e o método 
que serve para instruir os outros, síntese, ou método de composição. 
Em outras palavras, o método de análise, ou analítico, consiste em 
começar por aquilo que já conhecemos, pelas partes mais conhecidas, 
para então progressivamente chegarmos à totalidade da questão a ser 
esclarecida, e aponta algumas regras importantes que devem ser 
seguidas para todas as ciências, como “não dar por verdadeira coisa 
alguma, que se não conheça com evidencia, e que claramente se 
apresenta ao espírito, sem deixar razão alguma de duvidar”, “dividir 
cada dificuldade, que se examina em tantas partes, quantas se requer 
para melhor se resolver” (Fortes, 1744, p. 126). Já no método de síntese 
ou sintético, como é utilizado para o ensino, “nos servimos das coisas 
mais gerais, e comuns, para descer as particulares, e mais compostas”, 
“não deixar nenhuma palavra sem a sua correta definição evitando 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 155 
 

ambigüidades e equívocos, provar demonstrativamente as proposições” 
(Fortes, 1744, p. 129-30). 

Mas foi com a publicação do Verdadeiro Método de Estudar de 
Verney que o debate entre o método escolástico e o método da filosofia 
moderna tornou-se público, conforme sublinha Silva Dias (1952, p. 
204): 

O Verdadeiro Método foi, acima de tudo, um despertador. Produziu o 
choque psicológico das massas cultas, trazendo para a liça pública, em 
corpo inteiro, ideias e questões anteriormente confinadas ao 
murmúrio dos cenáculos ou à meia voz dos livros. Desempenhou em 
Portugal o mesmo papel que o Discurso cartesiano coubera em 
França, abrindo as hostilidades finais entre a cultura moderna e a 
“grave filosofia” “monacal” de que falava António Vieira. 

Ao contrário de seus antecessores, Verney utilizou de uma 
retórica carregada de sátira e ironias para atacar os adeptos do método 
escolástico. O estilo epistolar utilizado na sua argumentação colaborou 
significativamente para o impacto causado por sua obra nos meios 
literários de Portugal. Uma das práticas do método escolástico mais 
criticadas por Verney foi o silogismo, uma forma de dedução, ou uma 
forma de raciocinar e organizar as ideias. Por exemplo: Todo homem é 
animal – Pedro é homem – Logo Pedro é animal. O silogismo também 
era o modelo da prática discursiva utilizada nas disputas escolásticas. 
Para Verney, o problema do silogismo é que “não faz mais que mostrar 
a conexão das partes, sem ensinar a buscar as provas”; o silogismo 
basicamente fazia um juízo a partir da conexão de ideias ou premissas, 
“se uma delas for falsa, será falsa a conclusão” (Verney, 1950, v. 3, p. 
398). Como princípio do raciocínio dedutivo, Verney seguia os 
modernos que defendiam o uso de demonstrações baseadas em 
evidência, de preferência mediante o uso do cálculo e da matemática. 
Resulta daí a preferência de Verney e da maioria dos filósofos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 156 
 

modernos pelo método newtoniano, baseado na experiência e no 
cálculo. 

No Verdadeiro Método de Estudar, Verney defendia uma ampla 
reforma do sistema educacional português, que pudesse formar um 
novo tipo de homem, que fosse útil ao quadro administrativo do estado. 
A maioria das críticas converge para a questão do método, por exemplo, 
o principal defeito da prática da Jurisprudência em Portugal, devia-se à 
sua “falta de método”, pois “nenhum juiz facilita a inteligência das 
coisas de que trata; nenhum se contenta de dizer pouco, contanto que 
diga bem; todo o ponto está em acarretar erudição e amontoar textos 
sem pé nem cabeça” (Verney, 1950, v. 4, p. 175). Ao criticar os métodos 
utilizados no ensino do latim, Verney apontava para o que chamava de 
“abusos das escolas deste reino, que impedem saber a língua latina” 
(Verney, 1950, v. 1, p. 193). Criticava a prática de fazer o aluno repetir e 
decorar versos latinos sem explicar-lhes o significado das frases e das 
palavras, “o método comum de dizer de cor é falar como papagaios, e 
exposto a mil enganos”, e o pior de tudo, ressaltava que quando os 
alunos erravam, eram molestados com “pancadas”(Verney, 1950, v. 1, p. 
221). Nas suas críticas, Verney não poupou nem mesmo pináculos da 
cultura portuguesa, apontando defeitos na obra de Camões e fazendo 
críticas ao culto dos “grandes homens da nação”. Por isso foi chamado 
de traidor e inimigo da nação. As polêmicas do “novo método”, como 
ficaram conhecidas entre os letrados portugueses, estabeleceram os 
fundamentos da dimensão política e ideológica que o termo método 
assumiu no ambiente intelectual português do século XVIII. 

Os defensores do método escolástico demonstravam desprezo 
pela filosofia moderna por esta se dedicar ao que chamavam de 
questões frívolas e superficiais. Questionavam o valor das experiências 
científicas, se referindo a elas como uma “moda” passageira importada 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 157 
 

de outras nações. Verney era acusado de tentar “persuadir aos 
portugueses um novo modo para aprender, e ensinar as Ciências, que 
ordinariamente se praticam, e refutar o que até agora por tantos 
Mestres insignes, e que chegaram a ser grandes entre os maiores, se tem 
praticado neste Reino” (Araújo, 1748, p. 7 e 11). Também foi acusado 
de atentar contra a glória de Portugal ao criticar a Universidade de 
Coimbra, pois “intentou persuadir, que não tinha aquela Universidade 
método de ensinar” (Duarte, 1749, p. 29). Os inimigos de Verney 
procuraram defender aquilo que consideravam ser o melhor para 
Portugal: manter a tradição e a pureza do catolicismo. O “novo 
método”, como era referenciado nos textos da polêmica, torna-se assim 
um termo chave na medida em que colocava em questão toda a cultura 
portuguesa, ou seja, toda a “glória” e todo o “crédito da nação”. 
Enquanto alguns jesuítas argumentavam que as ideias contrárias à 
filosofia escolástica também contrariavam a Igreja Católica, Verney 
defendia que não havia conflito entre a filosofia moderna e os dogmas 
da Igreja. Afinal de contas, de acordo com seu sistema de ideias, o 
método da filosofia moderna também deveria dirigir o conhecimento 
da Teologia. Contudo, alguns debatedores adotaram uma postura mais 
moderada, o médico Antônio Isidoro da Nobrega (1752), por exemplo, 
criticava os debatedores por se arriscarem a falar de ciências as quais 
não haviam estudado apropriadamente. O debate sobre o método ficou 
marcado mais pelos ataques pessoais, recursos de retórica, 
assemelhando-se mais a uma disputa literária do que uma discussão 
científica sobre os princípios e os resultados que poderiam ser obtidos 
com o uso e aplicação do método proposto para cada caso. É 
importante ressaltar, mais uma vez, a dimensão ideológica que o debate 
acabou assumindo tornando o termo método como uma espécie de 
bandeira política, resultando em uma polarização entre inimigos e 
defensores da nação.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 158 
 

Outros iluministas portugueses, como António Nunes Ribeiro 
Sanches e Theodoro de Almeida também aderiram ao método da 
filosofia natural como guia para o estudo de todas as disciplinas. Na sua 
Recreação Filosófica, Theodoro de Almeida também criticou alguns 
aspectos do método escolástico e defendeu com entusiasmo o método 
experimental de Newton (Ver Almeida, 1786, t. 1, p. L). Ribeiro 
Sanches chegou a contribuir para a Enciclopédia de Diderot e 
D’Alembert com um artigo anônimo sobre a sífilis (Boxer, 2002, p. 
208). Para ele, a medicina deveria ser “fundada na verdadeira Física”, 
por um “método de pensar, fundado no conhecimento interior provado 
pela experiência; e que tem por último fim e objecto achar os princípios 
e as causas de todos os nossos conhecimentos” (Sanches, 2003, p. 1). 
As motivações de Ribeiro Sanches são praticamente as mesmas de 
Verney, como pode ser observado neste trecho do seu Método para 
aprender e estudar a Medicina: 

[...] quero introduzir na melhor porção da Nação Portuguesa o 
método de comparar os efeitos para vir no conhecimento das suas 
causas; e de comparar e combinar estas, para prever e conhecer os 
efeitos que delas se poderão seguir: Que este foi o método de Bacon, 
de Verulâmio, Locke, & de Descartes, autores hereges, e não sem nota 
de Ateísmo (Sanches, 2003, p. 1). 

A dimensão política da palavra método ficou evidenciada no 
contexto das reformas pombalinas, nas quais foi utilizado como termo 
demarcador entre a corrente progressista pombalina, identificada com a 
filosofia moderna, e a tradicional, de matriz escolástico jesuíta. O anti 
escolasticismo reformista, acompanhado por um discurso anti jesuíta, 
serviu para justificar as ações políticas que caracterizaram o reformismo 
de Pombal no campo da educação (Calafate, 2001, p. 29). Nos 
documentos da reforma do ensino, os jesuítas foram apontados como 
os únicos culpados e responsáveis pelo suposto atraso dos portugueses 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 159 
 

em relação às outras potências europeias. A principal razão do atraso se 
encontrava na educação, por isso, o método foi o termo chave do 
discurso pombalino para legitimar toda a violência utilizada contra os 
jesuítas. Vale lembrar, que, embora a filosofia escolástica predominasse 
dentro da Companhia de Jesus, alguns jesuítas, como foi o caso de 
Inácio Monteiro, estavam acompanhando as mudanças promovidas pela 
filosofia moderna. 

Após a derrota na batalha intelectual contra os modernos, os 
jesuítas foram expulsos em setembro de 1759. No Alvará de Reforma 
dos Estudos, de 28 de junho de 1759, seguindo o argumento verneyano, 
os jesuítas são apontados como conspiradores e responsáveis por todo 
o atraso de Portugal perante a Europa. Além disso, de acordo com este 
Alvará, os jesuítas utilizaram um método de ensino prejudicial para 
enfraquecer os portugueses e melhor dominá-los. Os jesuítas resistiram, 
“com suas maquinações” contra o “exemplo dos maiores Homens de 
todas as nações civilizadas”, que lutaram “contra o método; contra o 
mau gosto; e contra a ruína dos Estudos” (apud Silva, 1830, p. 674). 

Na Dedução Cronológica (1767), os jesuítas são acusados de terem 
destruído todo o reino (o comércio e a agricultura), por meio de seus 
“escolásticos sofismas” e “subterfúgios” para “enganar aos homens 
doutos” (Deducção, 1767, II). A crítica ao método escolástico feita por 
Verney é apropriada e apontada como uma importante iniciativa para 
tentar libertar Portugal daquele “estado de atraso e de ignorância”, em 
que se encontrava a nação portuguesa sob o domínio dos jesuítas 
(Deducção, 1767, p. 496). E assim, “ entraram as luzes que deixaram 
patentes aos olhos de todo o mundo imparcial os erros, e prejuízos do 
confuso, e nunca perceptível Metodo chamado Jesuítico e a utilidade do 
outro solido, claro, e breve Método pelos mesmos jesuítas debalde 
impugnados” (Deducção, 1767, p. 499). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 160 
 

Mais tarde, no Compêndio Histórico do estado da Universidade de 
Coimbra (1771), foram listados de uma maneira detalhada e sistemática, 
todos os “estragos e impedimentos” provocados pelo método jesuítico. 
Neste documento, argumenta-se que os jesuítas “arrancaram das mãos 
dos Reitores, e Diretores daquela infeliz Universidade todo o governo 
dela, “para produzir uma total “destruição de todas as leis, regras, e 
métodos” (Compêndio, 1771, p. VIII). A tese principal era a de que o 
corpo da monarquia portuguesa havia sido “envenenado”, e era preciso 
combater o problema tal como se combate uma “peste”. Por isso, a 
primeira providência sugerida foi  abolir os velhos estatutos da 
Universidade de Coimbra e elaborar novos estatutos (Compêndio, 1771, 
p. 295). Além disso argumentava-se que faltava aos estudantes 
conhecimento da “boa filosofia” ou “filosofia moderna”, que vinha 
sendo praticada em outros reinos desde que os filósofos “subjugaram 
Aristóteles” e passaram a filosofar de uma maneira diferente, fazendo 
surgir grandes autores como “Bacon, Descartes, Gassendo, Galileu, 
Pascal, Newton, Torriceli , Leibniz”, entre outros (Compêndio, 1771, p. 
162). 

O Compêndio Histórico indica que os jesuítas “usaram de malicia” 
proibindo o método sintético que, de acordo com a definição de 
Azevedo Fortes e seguida por Verney, tratava-se do método voltado 
para facilitar o ensino das matérias: “para impedir o aproveitamento dos 
alunos” (Compêndio, 1771, p. XI). Ou seja, foi sugerido que, de forma 
intencional, os jesuítas implantaram um “[...] doloso sistema de 
ignorância artificial, e de impossibilidade de se aprenderem as mesmas 
ciências, que se fingiu quererem-se ensinar ... laborando para obstruírem 
todas as luzes naturais dos felizes engenhos portugueses” (Compêndio, 
1771, p. XIII). O novo método, baseado nos princípios da filosofia 
moderna, voltado para facilitar o ensino das matérias, é recomendado 
no Compêndio Histórico para ser aplicado em todas as disciplinas, inclusive 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 161 
 

nas ciências teológicas, pois “só o dito método é o mais capaz, e 
adequado para restituir não apenas aos Teólogos, mas a todas as 
disciplinas, o espírito de exatidão, e de ordem” (Compêndio, 1771, p. 50). 
Em resumo, as críticas ao método jesuíta culminaram com sua abolição 
para dar lugar ao método da filosofia moderna. No discurso reformista 
pombalino a ideia de um novo método foi utilizada não apenas com um 
significado epistemológico e filosófico, mas também político, para 
justificar a necessidade de toda uma renovação cultural que só seria 
possível mediante a destruição do método escolástico e a expulsão de 
todos os seus defensores. 

Antes de finalizar estas considerações sobre o significado de 
método no contexto linguístico português, vale ressaltar que há duas 
inserções sobre o termo método na Enciclopédia. Nos dois casos 
predomina o significado genérico do modo ou maneira de fazer algo; 
em um texto escrito por d´Alembert, no âmbito da matemática, método 
é definido como “o caminho a ser tomado para a resolução de um 
problema”; em outro, de Diderot, referente à forma ou a maneira como 
as diferentes espécies são organizadas (classe, gênero, espécie) (animais, 
vegetais, minerais) (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 3, p. 121 e 233). 
Analisando outros verbetes correlatos, relacionados à filosofia, física, 
sistema, o termo método aparece de forma difusa e pulverizada, muitas 
vezes aplicado com o mesmo significado de filosofia: física, sistema, 
álgebra (método de calcular as grandezas), análise (método de resolução 
dos problemas matemáticos). Método e filosofia são termos correlatos 
utilizados de forma indistinta. No verbete Experimental, escrito por 
d´Alembert, o que hoje costumamos chamar de método experimental é 
tratado como uma filosofia experimental: “Chama-se experimental a 
Filosofia que toma a via dos experimentos para descobrir leis da 
natureza”. Da mesma forma, a filosofia experimental é o mesmo que 
física experimental, e vice versa (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 2, p.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 162 
 

278). É muito comum a expressão “método de Descartes” ser utilizada 
com o mesmo sentido de “filosofia de Descartes” (Diderot; 
d´Alembert, 2015, t. 2, p.  386), assim como “filosofia de Newton” e 
“método newtoniano”, ou sistema de Newton ou newtonianismo: 
“Outros entendem por filosofia newtoniana o método observado por 
Newton em sua filosofia, método que consiste em deduzir os 
raciocínios e conclusões diretamente dos fenômenos, sem qualquer 
hipótese antecedente” (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 2, p.  74). A 
própria Lógica é definida como “um método que nos permite descobrir 
o verdadeiro e evitar o falso” (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 2, p.  391), 
similar ao significado dado por Verney, que a definiu como “um 
método e regra que nos ensina a julgar bem e discorrer acertadamente” 
(Verney, 1750, v. 3, p. 39). É possível perceber uma grande afinidade 
entre as ideias propostas no Verdadeiro Método de Estudar e a Enciclopédia 
de Diderot e d ´Alembert, particularmente no alinhamento com o 
método newtoniano. 

O reformismo português seguiu o ideário Iluminista, sobretudo 
pela maneira como abraçou o paradigma da física newtoniana como 
fundamento de toda a sua proposta de reformas. A filosofia moderna, 
na concepção da maioria dos iluministas portugueses, confunde-se com 
toda a ciência, e deveria seguir o paradigma do método da física 
experimental, ou seja, observar os fenômenos e explicar suas causas. A 
filosofia natural (o mesmo que a física no século XVIII) foi um 
paradigma no contexto do Iluminismo, conforme ressaltou Hilton 
Japiassu: o século XVIII foi tomado por um encantamento pela 
“Filosofia Experimental” newtoniana (Japiassu, 1991, p. 123). 
Acreditava-se que para se chegar a uma ciência sobre o estado, por 
exemplo, bastaria transferir para a política o mesmo método da física 
(Cassirer, 1992, p. 339). Verney, por exemplo, defendia que por meio do 
método da observação seria possível identificar as “ações honestas e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 163 
 

também úteis à sociedade civil” (Verney, 1950, v. 3, p. 259). Podemos 
concluir que o termo método assume uma dimensão bastante ampla e 
difusa, mas quando utilizado no contexto de debates filosóficos 
assumiu a expressão de toda uma nova visão de mundo.  

 

Referências 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 5.ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007. 

ALMEIDA, Theodoro de. Recreação Filosófica, ou diálogo sobre a 
Filosofia Natural para instrucção de pessoas curiosas que não 
frequentarão as aulas, tomos I a VI. 5.impr. Lisboa: Regia Officina 
Typografica, 1786. 

ARAÚJO, José de. Reflexões Apologéticas a obra intitulada Verdadeiro Método 
de Estudar. Valência: Na oficina de Antonio Balle, 1748.  

ARAÚJO, José de. Conversação Familiar e Exame Crítico, em que se mostra 
reprovado o método de estudar, que com o título de verdadeiro, e 
aditamento de útil à República e à Igreja, e proporcionado ao estilo de 
Portugal expoz em dezesseis cartas o R.P Frey ****Barbadinho da 
Congregação de Itália: e também frívola a resposta do mesmo as sólidas 
reflexões do P.Frey Arsênio da Piedade, Religioso Capucho. Valensa: Na 
oficina de Antonio Balle, 1750. 

BACON, Francis. Novum Organum ou Verdadeiras Indicações acerca da 
interpretação da natureza. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 

BARROS, José D´Assunção. A escolástica em seu contexto histórico. 
Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 22, n. 3, p. 232-239, 2012.   

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 164 
 

BLUTEAU, R. Vocabulário Portuguez e Latino. Lisboa: Na oficina de 
Pascoal da Silva, 1716, tomo 5. 

BOXER, Charles Ralph. Opera Minora III. Lisboa: Fundação Oriente, 
2002. 

CALAFATE, Pedro. O conceito de método. In. CALAFATE, Pedro. 
História do Pensamento filosófico português - Volume III: as Luzes. Lisboa: 
Editorial Caminho, 2001. 

CARVALHO, Rômulo de. História do ensino em Portugal desde a fundação 
da nacionalidade até o fim do regime de Salazar-Caetano. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

CASSIRER, Ernst. A filosofia do Iluminismo. São Paulo: Editora da 
Unicamp, 1992. 

Compendio historico do estado da Universidade de Coimbra no tempo da invasão 
dos denominados jesuitas e dos estragos feitos nas sciencias e nos 
professores, e directores que a regiam pelas maquinações, e publicações 
dos novos estatutos por elles fabricados. Lisboa: Na Regia Officina 
Typografica, 1771.  

Deducção Chronologica, e Analytica. Parte Primeira, na qual se manifestão 
pela successiva serie de cada hum dos Reynados da Morarquia 
Portugueza, que decorrêrão desde o Governo do Senhor Rey D. João 
III. até o presente, os horrorosos estragos, que a Companhia 
denominada de Jesus fez em Portugal, e todos seus Dominios, por hum 
Plano, e Systema por ella inalteravelmente seguido desde que entrou 
neste Reyno, até que foi delle proscripta, e expulsa pela justa, sabia, e 
providente Ley de 3 de Setembro de 1759. Dada a Luz pelo Doutor 
José Seabra da Silva. Lisboa, 1767.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 165 
 

DESCARTES, Rene. Discurso do Método. São Paulo: Martins Fontes, 
1996 

DIAS, José Sebastião da Silva. Portugal e a Cultura Européia. Coimbra: 
Coimbra Editora, 1952. 

DIDEROT, Denis; D’ALAMBERT, Jean. Enciclopédia, ou Dicionário 
razoado das ciências, das artes e dos ofícios. [V. 2, O sistema dos 
conhecimentos e V. 3, Ciências da Natureza]. São Paulo: Editora Unesp, 
2015. 

FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. Textos, conceptos y discursos 
políticos en perspectiva histórica.  Ayer, n. 53, p. 131-151, 2004. 

JAPIASSU, Hilton. As paixões da ciência: estudos de história das ciências. 
São Paulo: Letras e Letras, 1991. 

NOBREGA, Antônio Isidoro da. Grosseria da Iluminiacao Apologética, 
pelo que respeita a uma página da segunda parte, em que seu autor 
Teofilo Cardoso da Silveira, presumio criticar o Dialogo Jocoserio; 
notada e descoberta por fulano indiferente. Valensa: Na Oficina de 
Antonio Balle, 1752. 

FORTES, Manuel de Azevedo. Lógica, Racional, Geométrica e Analítica. 
Lisboa: Oficina de Joze Antonio Plates, 1744. 

PROENÇA, Martinho de Mendonça de Pina e de. Apontamentos para a 
Educação de Hum Menino Nobre. Lisboa Occidental, Officina de Joseph 
Antonio da Sylva, 1734. 

SANCHES, António Nunes Ribeiro. Método para aprender e estudar a 
Medicina. Universidade da Beira Interior: Covilhã, Portugal, 2003. 

SILVA, Antonio Delgado da. Coleção da Legislação Portuguesa desde a ultima 
compilação das ordenações, redigida pelo desembargador Antonio Delgado 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 166 
 

da Silva. Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: Na Typografia Maigrense, 
1830.  

SKINNER, Quentin. Visões da política: sobre os métodos históricos. 
Algés: Difel, 2005. 

VERNEY, Luís António. Verdadeiro Método de Estudar. Lisboa: Livraria 
Sá da Costa – Editora, 1950, 5 v. 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 30 de julho de 2019.  

Atualizado em 06 de outubro de 2021. 

 
 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 


	Método 
	Referências 


