


 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos​​ ​ ​ ​  1 

Expediente 
 

A Revista CEIbero - Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos tem 
periodicidade anual, no sistema de fluxo contínuo, ahead of print, 
vinculada ao Programa de Pós-Graduação em História da Universidade 
Estadual de Ponta Grossa. 

 

Imagem da capa: Painel de azulejos do século XVI – Acervo do 
Museu do Homem do Nordeste (Recife, PE). 

 

Editor: Cláudio Denipoti – Universidade Estadual de Londrina (PR) 

 

Conselho Editorial 
Ana Cristina Pereira Lage – Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha 
e Mucuri (MG) 
Álvaro de Araujo Antunes – Universidade Federal de Ouro Preto (MG) 
Antonio Cesar de Almeida Santos – Universidade Federal do Paraná (PR) 
Fernando Cezar Ripe da Cruz - Universidade Federal de Pelotas (RS) 
Kelly Lislie Julio - Universidade Federal de São João del Rei (MG) 
Thaís Nívia de Lima Fonseca – Universidade Federal de Minas Gerais (MG) 

Conselho Consultivo 
Ana Cristina C. dos Santos B. de Araújo - Universidade de Coimbra (Portugal) 
Ana Rita Bernardo Leitão - Escola Jean Piaget, Almada (Portugal) 
Cláudia Eliane Parreiras Marques Martinez - Universidade Estadual de 
Londrina (PR) 
Christianni Cardoso Morais – Universidade Federal de São João del Rei (MG) 
Edson Júnio dos Santos - Academia de Polícia Civil de Minas Gerais (MG) 
Eduardo Teixeira de Carvalho Junior – Centro Universitário Curitiba (PR) 
Fabrício Vinhas Manini Angelo - Universidade do Estado de Minas Gerais 
(MG) 
Hilton César de Oliveira – Universidade do Estado de Minas Gerais (MG) 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 1-2, 2025​   
 

http://lattes.cnpq.br/8720539429917901
http://lattes.cnpq.br/7711923074229932
http://lattes.cnpq.br/1202514781340567
http://lattes.cnpq.br/4008578949922269
http://lattes.cnpq.br/0498013615092538
http://lattes.cnpq.br/8412524167340382
http://lattes.cnpq.br/3875121480583979
http://lattes.cnpq.br/9886959648984010
https://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4709869Z3
http://lattes.cnpq.br/7312600044863848
http://lattes.cnpq.br/3382425013454510
http://lattes.cnpq.br/4951722551700996
http://lattes.cnpq.br/0353283438071098
http://lattes.cnpq.br/4561823710092325


 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos​​ ​ ​ ​  2 

Jane Elisa Otomar Buecke – Universidade do Estado do Pará (PA) 
Jose Joaquin Araneda Riquelme - Università degli Studi di Firenze (Itália) 
José Manuel Damião Rodrigues - Universidade de Lisboa (Portugal) 
José Newton Coelho Meneses – Universidade Federal de Minas Gerais (MG) 
Justino Pereira de Magalhães - Universidade de Lisboa (Portugal) 
Verona Campos Segantini – Universidade Federal de Minas Gerais (MG) 

 

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP) 

 

Revista CEIbero - Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos / 
Universidade Estadual de Ponta Grossa - Programa de 
Pós-Graduação em História. 

Ponta Grossa, PR. 

Vol. 1 - 2025 - Anual 

ISSN - 3086-0083 

 

1- Ciências Humanas – Periódicos. 2- História - Periódicos. 

I. Universidade. II. Estadual de Ponta Grossa. III. Centro de Letras e 
Ciências Humanas. 

IV. Programa de Pós-Graduação em História. V. CEIbero. 

 

 

Bloco didático de História e Artes, sala 72 –  UEPG - Campus de 
Uvaranas, Av. General Carlos Cavalcanti, 4748, CEP 84.030-900 – 
Ponta Grossa – Paraná. 

Telefone: 55 42 3220 3794 

e-mail: ppgh@uepg.br 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 1-2, 2025​   
 

http://lattes.cnpq.br/0600525207700699
http://lattes.cnpq.br/8502474778285768
http://lattes.cnpq.br/8663317745937201
http://lattes.cnpq.br/9916843868199920


 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos​​ ​ ​ ​  3 

Editorial 
 

A Revista CEIbero - Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos é uma 
iniciativa do Grupo de Pesquisa homônimo, com presença em diversas 
IES no Brasil, em Portugal e outros países da América do Sul. Trata-se 
de um periódico multi-institucional focado na História dos Impérios 
Ibéricos (Portugal e Espanha e seus territórios ultramarinos), do século 
XVI até meados do século XIX. A Revista tem o objetivo de disseminar 
o conhecimento histórico acadêmico, publicando resultados de 
pesquisas em História e História da Educação que enfoquem 
instituições e práticas culturais e educativas num mundo supostamente 
Ilustrado, com o intuito de estudar as relações entre instrução e 
educação para a formação de quadros administrativos dos Impérios 
ibéricos, as relações entre atividades econômicas, formação profissional 
e projetos educacionais, relações entre Ilustração e cultura escrita, e 
entre esta e práticas culturais e educativas como mediadoras de 
sociabilidades. 

Este é o número inicial da Revista CEIbero e, para marcarmos o 
começo dessa publicação, escolhemos republicar o Glossário de termos do 
Mundo Ibérico setecentista, que tem sido alimentado por pesquisas do 
Grupo, desde 2018, sendo uma das principais iniciativas de trabalho 
coletivo de investigação. Os verbetes do Glossário encontram-se 
publicados em https://denipoti.wixsite.com/website  

O Glossário é uma sessão permanente da Revista, e passará a 
aceitar contribuições de pesquisadores que desenvolvam estudos sobre 
os significados de vocábulos utilizados no período em foco (consultar o 
texto Delimitações introdutórias, apresentado adiante). 

Para os próximos números, esperamos a submissão de artigos 
inéditos e de outras contribuições para as seções da Revista, consoante 
a temática geral da publicação: Artigos, Glossário de termos do Mundo 
Ibérico setecentista, Relatórios de pesquisa (novas teses ou dissertações) 
e Notas sobre fontes ou acervos. 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 3-3, 2025​   
 

https://denipoti.wixsite.com/website


 

Glossário de 
termos do 

Mundo Ibérico 
setecentista

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 5 

Apresentação 
 

 

Este Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista é uma iniciativa 
de integrantes do Grupo de Pesquisa Cultura e Educação nos Impérios 
Ibéricos (CEIbero), e contou com financiamento do CNPq, por 
intermédio de projeto aprovado no Edital Universal de 2018 intitulado 
Cultura escrita no império português; investigações sobre os usos e 
significados de palavras do português setecentista. 

O CEIbero busca construir uma melhor compreensão das 
sociedades ibéricas e ibero-americanas no contexto do Antigo Regime, 
privilegiando o período que vai da segunda metade do século XVIII até 
as décadas iniciais do século XIX. Em linhas gerais, as investigações do 
Grupo abordam a formação de indivíduos que ocupavam cargos na 
administração régia, a produção e circulação de saberes no âmbito da 
cultura escrita e as instituições e as práticas educativas, formais e 
não-formais. 

Para o período acima indicado, é possível identificar um processo 
que busca a especialização dos indivíduos a serviço das Coroas ibéricas, 
instruindo-os na melhor forma de administrar os interesses do Estado e 
da coisa pública (res publica). Também observamos mudanças nas 
concepções educativas da época, apresentando novos sentidos e 
significados que podem ser identificados em documentos produzidos 
por diferentes instâncias. Notadamente, verifica-se a presença de um 
discurso teórico sobre a educação e a instrução, que, configurando uma 
circulação de saberes, foi adotado nas reformas educacionais da 
segunda metade do século XVIII português. Não obstante essas 
reformas apresentarem, na América, componentes distintos dos da 
metrópole, entendemos que “não se tratava apenas de controlar, 
funcionalmente, a escola, mas de infundir, por meio de um projecto 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 4-7, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 6 

coerente de educação nacional, a ideia de que a instrução era 
inseparável do bem comum e da felicidade pública” (Araújo, 2003, p. 
54). 

O contexto com o qual trabalhamos também se caracteriza por 
uma intensa produção editorial sobre os mais diversos temas, além de 
uma profusa atividade legislativa. Assim, considerando a hipótese de 
que o vocabulário de uma determinada sociedade permite acesso à 
“realidade histórica” a que pertence, nosso objetivo, com esse 
Glossário, é o de apresentar alguns comentários sobre como 
determinadas palavras foram utilizadas pelos indivíduos que 
participavam da cultura escrita da época. Ou seja, conforme Quentin 
Skinner, pretendemos “estudar a história dos usos dados a essas 
palavras nas argumentações” que ocorriam nesse contexto particular 
(apud Fernández Sebastián, 2006, p. 250). A partir do trabalho com a 
documentação, buscamos verificar como agentes da palavra escrita 
compartilharam sentidos comuns a determinados termos, utilizando-os 
como definidores de discursos e de práticas culturais. Neste sentido, a 
abordagem que estamos propondo adota a perspectiva de 
apreendermos como diversos agentes utilizaram o vocabulário da época 
em seus textos (impressos ou manuscritos), levando em conta o 
contexto, a função e a recepção contemporânea desses mesmos textos. 

Esperamos que a leitura dos verbetes apresentados nesta seção da  
Revista CEIbero - Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos seja proveitosa. 
Aliás, gostaríamos de contar com a sua colaboração, conforme 
orientações apresentadas (ver “Sobre a revista”, “Seções”). 

​​Referências 
ARAÚJO, Ana Cristina. A cultura das Luzes em Portugal : temas e 
problemas. Lisboa: Livros Horizonte, 2003. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 4-7, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 7 

FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. Historia intelectual y acción 
política: retórica, libertad y republicanismo. Una entrevista com 
Quentin Skinner. Historia y Política, 16, p. 237-258, 2006. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 4-7, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 8 

Delimitações introdutórias 
 

Antonio Cesar de Almeida Santos1 

 

Com o objetivo de alcançar uma melhor compreensão das 
sociedades ibéricas e ibero-americanas no contexto da Ilustração, 
integrantes do Grupo de Pesquisa Cultura e Educação nos Impérios 
Ibéricos (CEIbero) estão investigando os usos e os significados que 
foram conferidos a determinadas palavras por sujeitos pertencentes à 
cultura escrita daquelas sociedades, ressalvando que, até o momento, 
tem sido privilegiado o universo da língua portuguesa. Em vista desse 
objetivo, trabalhamos com a hipótese de que o vocabulário de uma 
determinada sociedade permite acesso à “realidade histórica” dessa 
mesma sociedade, como é possível verificar, por exemplo, em estudo 
que Francisco Ortega realizou sobre as transformações do sentido da 
palavra colônia no “século XVIII iberoamericano”, indicando que sua 
intenção foi a de “aclarar o que entendiam os atores do período ao 
enunciá-la” (Ortega, 2011, p. 12). Com preocupação semelhante, Nuria 
Soriano Muñoz analisou o termo imparcialidade, apontando para a 
“importância social” do vocabulário do “século das Luzes” espanhol, 
pois o estudo de “conceitos característicos” de uma época, “além de 
propor novas perspectivas para compreender os problemas históricos, 
permite ao historiador traçar laços de coesão social entre os grupos 
que os utilizavam com um mesmo significado” (Soriano Muñoz, 2018, 
p. 203-204). 

1 Doutor em História; professor da Universidade Federal do Paraná. 
acsantos@ufpr.br  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 

mailto:acsantos@ufpr.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 9 

Para os estudos que propomos realizar, pretendemos utilizar 
alguns procedimentos metodológicos inspirados na História dos 
Conceitos alemã (Begriffsgeschichte), ainda que nosso objetivo não seja o 
de produzir uma história de conceitos (ou de palavras) cujos 
significados elaborados em determinada época chegaram até nós, 
participando da construção de nossa modernidade, como na proposta 
desenvolvida por Reinhart Koselleck. Ou seja, não pretendemos 
produzir, em sentido estrito, as histórias de um conjunto de palavras, 
expondo e discutindo “a estratificação” dos seus significados em 
diferentes épocas (Koselleck, 2006a); nossa intenção é a de, conforme 
indicado por Quentin Skinner, “estudar a história dos usos que se dava 
a essas palavras nas argumentações” que estavam sendo elaboradas 
pelos sujeitos que viviam em determinados contextos linguísticos e 
sociais (Fernández Sebastián, 2006, p. 250). 

Método, ciência, disciplina, razão, civil, civilização, letrado, 
curioso, curiosidade, decoro, útil, utilidade, instrução, educação são 
palavras que, entre outras, ocupam significativo espaço na 
documentação do século XVIII português, aparecendo na legislação 
em geral, em papeis administrativos de várias instâncias, em papeis 
privados, na produção intelectual de cunho moral e político, dentre 
outras espécies de materiais manuscritos ou impressos. Conhecemos os 
significados atuais destas palavras e as utilizamos em nossa linguagem 
cotidiana ou em situações mais especializadas, demonstrando que 
possuímos uma relativa segurança ao empregá-las; isto quer dizer que, 
no geral, sabemos o que elas, hoje, significam. Mas, ainda que seja 
possível estabelecer o momento no qual elas ingressaram em nosso 
léxico, ou seja, no repertório de termos que fazem parte da nossa 
língua (a portuguesa), nem sempre é fácil determinar os seus usos e 
significados pretéritos, mesmo com a consulta a dicionários de época: 
Bluteau, por exemplo, fixou significados usuais no século XVII e 
anteriores, mas nada garante que as palavras que ele registrou em seu 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 10 

Vocabulário português e latino2 mantiveram os mesmos sentidos no 
decorrer do século XVIII. 

Dada a ocorrência de transformações de significados das 
palavras no decorrer do tempo, nós, historiadores, enfrentamos de 
modo recorrente a tarefa de saber que sentido determinado termo 
possuía no momento em que foi inscrito no documento com o qual 
estamos trabalhando; ou seja, sempre nos defrontamos (ou devíamos 
nos defrontar) com a tarefa de saber o que o autor/a autora do 
documento que está sendo interpretado estava querendo dizer ao 
empregar determinada palavra. Por exemplo, o que significava 
moderno para um teólogo, no século XVI? Nelson Mello e Souza, ao 
abordar a trajetória semântica da palavra moderno (e de termos dela 
derivados), indica que, até o século XVII, ela detinha um “caráter 
negativo”, sendo utilizada para designar os “defensores de heresias”, 
ou os “críticos do Papado”. Mas, “a partir do século XVIII”, a palavra 
moderno consolidou uma inflexão positiva, que vinha sendo 
construída desde o século anterior; moderno passou a possuir um 
“sentido de ruptura em relação ao passado dogmático”, e a palavra foi 
utilizada para designar uma época histórica “muito melhor em relação 
a tudo que existira” (Souza, 1994, p. 24-26). Uma mesma palavra e dois 
significados completamente distintos, os quais só podem ser 
alcançados se considerarmos os seus contextos de utilização. 

Situação semelhante ocorreu com a palavra tirania. Jonathan 
Israel, ao tratar do contexto político inglês face às ideias do 
“Iluminismo radical” e das “revoluções” do século XVIII, mostra que 
“a palavra e o conceito de ‘tirania’ tiveram seus significados claramente 

2 O Vocabulário de Bluteau é composto por 8 tomos, publicados entre 1712 e 1721, e 
mais 2 volumes suplementares, publicados em 1727 e 1728. Os volumes apresentam 
uma numeração de páginas singular, pois cada letra aparece como se fosse um 
fascículo: o segundo tomo, por exemplo, contém palavras iniciadas pelas letras B e C; 
as iniciadas com a letra B ocupam páginas numeradas de 1 a 216 e, em seguida, 
aparecem as palavras iniciadas pela letra C, em páginas numeradas de 1 a 654. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 11 

modificados ao serem utilizados pela política europeia e pela alta 
cultura na década de 1760 e 1770”. A mudança de significado estaria 
ligada a transformações relacionadas ao exercício do poder régio: no 
lugar de se considerar que os soberanos “eram livres para agir como 
quisessem”, passou-se a entender que “nenhum governante tinha o 
direito de fazer qualquer coisa que não fosse para o bem da 
sociedade”. Nesta visão, “a tirania estava praticamente em todo lugar”, 
significando tudo aquilo que não fizesse parte “do melhor interesse do 
povo” e, como tal, deveria ser combatida de todas as formas possíveis. 
Antes desta acepção, a palavra tirania era empregada para designar o 
uso de “regras legalmente irrestritas que violavam procedimentos 
constitucionais previamente estabelecidos”, restringindo “privilégios e 
direitos legalmente definidos, especialmente os dos nobres, clérigos e 
corporações da cidade”, o que conferia ampla liberdade aos soberanos, 
“desde que observassem as leis fundamentais de seus reinos” (Israel, 
2013, p. 90-92). Novamente, se nos interessar saber o que a palavra 
tirania significava para aquele que a empregou em dado documento, 
precisamos determinar o contexto de sua utilização, na medida em que 
seu utilizador poderia querer expressar algo distinto daquilo que 
acreditamos que ele quis manifestar. 

Ainda seguindo com exemplos, Melvin Richter, em determinada 
ocasião, fez alguns comentários sobre o termo comparação. Trata-se de 
uma situação que merece ser apresentada aqui especialmente por causa 
de seu enfoque metodológico, que utiliza pressupostos da 
Begriffsgeschichte. O interesse de Richter era o de saber “se o significado 
de ‘comparação’ nos dias de hoje é o mesmo daquele do século 
XVIII”. Seu questionamento tinha como hipótese considerar que “as 
pessoas tendem a supor que este é um conceito transparente, que é 
relativamente estático, e que as pessoas no século XVIII, na medida em 
que também praticavam a comparação, estavam fazendo quase as 
mesmas perguntas que hoje fazemos”. A partir desta indagação, 
Richter procurou, na Enciclopédia, algum vestígio sobre a definição do 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 12 

termo. A entrada “comparação” aparecia em dois registros: “um desses 
verbetes pertencia ao ramo da retórica” e o outro “estava classificado 
como filosófico-lógico”, apresentando 

[...] uma teoria filosófica da “comparação”, que havia sido adaptada 
do Essay on Human Understanding de John Locke, em que esse 
autor classifica a “comparação” como uma das operações básicas da 
mente humana. Isso me deu uma compreensão inteiramente 
diferente daquilo que as pessoas no século XVIII estavam fazendo 
quando diziam que comparavam (apud Feres Jr.; Oieni, 2006, p. 122). 

Partindo destes comentários iniciais, apresentamos a seguir 
alguns pontos da abordagem que estamos construindo para a 
elaboração deste Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista. Em linhas 
gerais, desejamos identificar os significados que certas palavras 
detinham nos contextos em que foram utilizadas, uma tarefa que, além 
de estar voltada a decifrar o significado de palavras (algumas delas em 
desuso, nos dias atuais), também propiciará uma melhor compreensão 
da sociedade em que tais significados foram construídos. 

Não obstante algumas ressalvas, nosso ponto de partida para a 
abordagem que está sendo proposta deriva, como já indicamos, de 
alguns procedimentos metodológicos da História dos Conceitos, 
conforme preconizada por Reinhart Koselleck. Mesmo considerando 
que “todo conceito se prende a uma palavra, mas nem toda palavra é 
um conceito social e político”, na medida em que estes últimos 
“contêm uma exigência concreta de generalização, ao mesmo tempo 
em que são sempre polissêmicos”, as proposições de Koselleck 
permitem pensar na possibilidade de se construir histórias de palavras, 
assim como de conceitos, na medida em que ele também reconhece 
que “o sentido de uma palavra pode ser determinado pelo seu uso” 
(Koselleck, 2006a, p. 108 e 109). Esse aspecto é essencial para a 
abordagem proposta e, nesse sentido em especial, também levamos em 
conta alguns enunciados do chamado “nominalismo radical” de 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 13 

Ludwig Wittgenstein, apesar das evidentes diferenças entre as suas 
posições e as de Koselleck, em vista dos interesses de um e de outro. A 
propósito das ideias de Wittgenstein, Marcos Bagno (2013, p. 127) 
defende que “não há possibilidade de experiência-conhecimento fora 
da linguagem, que nos constitui. O conceito-palavra, isto é, o signo, é 
uma forma de vida (Lebensform) decorrente da atividade (Tätigkeit) 
daqueles que a empregam”. Pode-se dizer que Bagno utiliza-se de 
outras palavras para dizer algo semelhante ao que o padre Rafael 
Bluteau enunciou no início do século XVIII, no Prólogo [ao Leitor 
pseudocrítico] de seu Vocabulário português e latino:  

Para o uso das palavras, não há autores mais graves que os mestres 
do ofício de que são as palavras. Que querias? Que para palavras 
próprias do ofício do Sangrador ou Barbeiro, puxasse por 
autoridades da Arte de Reinar de Parada, ou do Autor da Brachilogia dos 
Príncipes?  [...] Não me arrependo do tempo que levou esta 
curiosidade: sem exemplos de autores, cada dia se formaria dúvidas 
sobre o significado e uso de muitas das palavras deste Vocabulário 
(Bluteau, 1712, t.1, s/p; itálicos no original). 

Apesar das peculiaridades de cada uma das posições apontadas 
acima, existe uma congruência em relação à importância de se 
considerar o uso dado às palavras quando o interesse é decifrar o 
sentido que lhes é conferido. A propósito, Elias José Palti redigiu um 
interessante trabalho sobre os usos das palavras pueblo (singular) e 
pueblos (plural), durante as Cortes de Cádiz (1810-1814), por espanhois 
europeus e americanos, procurando mostrar, em linhas gerais, como 
ocorreu uma inversão nos sentidos atribuídos àqueles dois termos 
pelos grupos que disputavam suas posições naquele contexto; assim, 
pueblo aparecia ligado a uma concepção moderna de nacionalidade, 
expressa por um conceito de nação única e indivisível, como estava 
sendo defendida pelos liberais espanhois. Ao contrário, os colonos 
americanos defendiam uma concepção de soberania assentada na 
noção de pueblos, que implicava considerar as diferentes formas de 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 14 

agrupamentos sociais na definição de uma nacionalidade (ver Palti, 
2005). No entanto, as “novidades introduzidas em Cádiz” encontravam 
uma forte resistência dos representantes das “províncias ultramarinas”, 
que manifestavam “uma conjunção de modernidade política e arcaísmo 
social que se expressa na hibridez da linguagem política que superpõe 
referências culturais modernas a categorias e valores que remetem 
claramente a imaginários tradicionais” (Palti, 2007, p. 63). 

Retomemos, porém, a discussão de certos procedimentos 
concernentes à Begriffsgeschichte. Conforme Koselleck, caso queiramos 
articular a carga semântica de dados conceitos (ou palavras) a uma 
realidade histórica, é necessário atender a uma “exigência metodológica 
mínima”, qual seja, a de procurar “compreender os conflitos sociais e 
políticos do passado por meio das delimitações conceituais e da 
interpretação dos usos da linguagem feitos pelos contemporâneos de 
então”. Nesse sentido, parece interessante considerar que 

A história dos conceitos é, em primeiro lugar, um método 
especializado da crítica de fontes que atenta para o emprego de 
termos relevantes do ponto de vista social e político e que analisa 
com particular empenho expressões fundamentais de conteúdo social 
ou político. É evidente que uma análise histórica dos respectivos 
conceitos deve remeter não só à história da língua, mas também a 
dados da história social, pois toda semântica se relaciona a conteúdos 
que ultrapassam a dimensão linguística (Koselleck, 2006a, p. 103). 

Sandro Chignola (2015, p. 34) aponta que essa História dos 
Conceitos requer a elaboração de “uma teoria geral” que oriente as 
operações necessárias para se capturar o sentido “do desenvolvimento 
diacrônico do vocabulário político e social” de uma sociedade. Como 
já indicado, a Begriffsgeschichte propõe uma ação retrospectiva, que busca 
compreender como se formaram os significados de conceitos sociais e 
políticos atualmente em uso; assim, “a partir da investigação de 
significados passados, tanto a história dos termos quanto a dos 
conceitos conduz à fixação desses significados sob a nossa perspectiva 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 15 

contemporânea” (Koselleck, 2006a, p. 104; ver também Koselleck, 
2012). De nossa parte, a “teoria geral” da abordagem que está sendo 
proposta considera que os significados das palavras são produzidos por 
aqueles que delas se utilizam em contextos determinados, levando-se 
em conta a observação formulada por Quentin Skinner em estudo 
sobre Hobbes: “para entender e interpretar seus textos, sugiro que 
precisamos reconhecer a força da máxima segundo a qual palavras 
também são atos”. Skinner refere-se a proposições de Wittgenstein, 
acrescentando que “precisamos nos colocar em uma posição que nos 
permita captar que tipo de intervenção os textos de Hobbes podem ter 
constituído” (Skinner, 2010, p. 14-15). 

Retomando alguns aspectos da História dos Conceitos, Mario 
Molano Vega (2015, p. 170) afirma que para empregá-la é preciso levar 
em conta “quem fala, em que contexto e com qual intencionalidade”. 
Além desta recomendação – que, sem dúvida, deve ser observada – 
parece necessário agregar a ela três “tarefas”, que Daniel Little 
considera essenciais para a obtenção de bons resultados com essa 
metodologia: “[1] identificar os conceitos que são, ou possíveis, ou 
necessários em caracterizar a história; [2] localizar esses conceitos 
dentro de um contexto de discursos e conflitos sociais e políticos do 
período temporal; e [3] avaliar criticamente vários desses conceitos pela 
sua utilidade na análise histórica”. Daniel Little destaca ainda que a 
proposta metodológica da Begriffsgeschichte encaminha-se na direção de 
“uma tentativa rigorosa de descobrir os significados e usos desses 
conceitos em seus contextos históricos” (Little, 2016, p. 15-16). Como 
se percebe, estas orientações apontam para a possibilidade de decifrar 
os significados conferidos a determinadas palavras em seus contextos 
de utilização e de buscar uma melhor compreensão da sociedade em 
que as mesmas foram utilizadas. 

Em termos metodológicos, Koselleck indica que 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 16 

[...] a investigação de um conceito não deve ser conduzida 
exclusivamente do ponto de vista semasiológico, restringindo-se aos 
significados das palavras e às suas modificações. [...] acima de tudo, a 
história dos conceitos deve alternar entre a abordagem semasiológica 
e a onomasiológica. Isso significa que ela deve registrar as diferentes 
designações para os fatos (idênticos?), de forma que seja possível 
explicar o processo de cunhagem dessas designações em conceito 
(Koselleck, 2006a, p. 111).  

Assim, devemos estar atentos para os distintos significados que 
uma determinada palavra pode possuir e, ao mesmo tempo, para 
aqueles outros termos ou expressões que são utilizados em substituição 
a ela. Neste aspecto em particular, a estratégia de buscar, nos mesmos 
contextos linguísticos, termos opostos àqueles de que interessa 
apreender seus significados também pode mostrar-se bastante 
proveitosa para a elucidação dos sentidos conferidos às palavras. A 
propósito, Fátima Ferreira (2011, p. 33), em estudo sobre o conceito de 
ordem, refere-se a “uma tendência antiga na semântica do vocábulo: a 
sua contraposição dicotômica a um vocábulo oposto, em um percurso 
que passa pela oposição à desordem, à anarquia e à revolução”. Esta 
situação também pode ser percebida, por exemplo, na confrontação de 
termos utilizados para designar a “incivilidade” daqueles que se quer 
“cristianizar e civilizar”: palavras como “gentilidade” e “barbaridade” e 
expressões como “abomináveis costumes do paganismo” e “ignorância 
e rusticidade”, dentre muitas outras, como encontrado no Diretório que 
se deve observar nas povoações dos índios do Pará e Maranhão (1758), mostram 
o(s) sentido(s) que estava(m) sendo atribuído(s) à palavra civilizar. 

A outra orientação teórica que contribui para a abordagem que 
está sendo proposta para identificar os significados que certas palavras 
detinham nos contextos em que estavam sendo utilizadas é aquela 
elaborada por Quentin Skinner. Em linhas gerais, Marcos Antônio 
Lopes aponta que a metodologia de Skinner fundamenta-se na “relação 
texto/contexto” e nas noções de “intencionalidade autoral”, “atos do 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 17 

discurso” e “vocabulário normativo de uma época” (Lopes, 2002, p. 
16). O chamado contextualismo linguístico, portanto, considera 
essencial “levar em conta o contexto intelectual” em que os textos 
foram concebidos, o que significa analisar “a natureza e os limites do 
vocabulário normativo disponível em qualquer época dada” (Skinner, 
1996, p. 10). A abordagem de Skinner também está assentada, como 
indicado, na identificação da “intenção” que um autor teve quando 
realizou um ato linguístico, ou seja, um proferimento: o que o autor 
quis dizer com aquilo que disse (para nós, trata-se de averiguar o que 
determinado autor quis manifestar quando registrou em seu(s) 
textos(s) uma certa palavra). Para determinar essa intenção é essencial a 
reconstrução do contexto de produção (e de utilização) de um 
determinado vocabulário, responsável pela expressão das ideias que o 
autor quer comunicar. Nos termos de Skinner, a intenção será 
alcançada por intermédio da identificação da “força ilocutória” que o 
autor imprimiu (ou quis imprimir) ao seu texto (que é a expressão de 
sua intenção): “A forma como [John L.] Austin normalmente coloca a 
questão é dizer que quando ‘entendemos’ a força ilocutória de uma 
afirmação isso significa compreender aquilo que seu autor ‘estava a 
fazer’ ao exprimir-se daquela maneira” (Skinner, 2005, p. 139). 

Pierre Rosanvallon entende que esse tipo de abordagem requer 
que o historiador volte sua atenção para uma multiplicidade de 
documentos, capazes de descortinar a “mentalidade de uma época”, ou 
seja, ao lado de obras canônicas, devemos voltar nossa “atenção às 
obras literárias, à imprensa e aos movimentos de opinião, panfletos e 
discursos parlamentares, emblemas e signos” (Rosanvallon, 2010, p. 
45). Nesse sentido, para se entender um dado texto, ou melhor, os 
significados das palavras nele contidas é preciso considerar que elas 
estão sendo endereçadas a um público contemporâneo àquele que fez 
uso delas. Ou seja, as palavras utilizadas em um texto serão recebidas 
por leitores que conhecem os seus significados. Aliás, “as novidades 
linguísticas sempre devem legitimar-se de acordo com as linguagens 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 18 

pré-existentes”, para permitir que os novos significados sejam 
“compreensíveis e articuláveis dentro do vocabulário disponível” (Palti, 
2005, p. 336). Assim, é interessante considerar que as pesquisas em 
História dos Conceitos preconizam grande atenção para “a leitura de 
enciclopédias, léxicos e dicionários do período do qual se está 
tratando” (Richter, 2006, p. 122). Mas, não obstante considerarmos 
válida esta indicação, tomando-a como um ponto de partida para a 
investigação pretendida, compartilhamos da ressalva apresentada por 
Francisco Ortega (2011, p. 14): 

[...] apesar da continuidade de acepções admitidas em dicionários de 
época constituírem uma evidência importante, ela não é concludente. 
Os dicionários são fontes pouco indicadas para explorar alterações e 
transformações semânticas, em especial aquelas que têm relação com 
temas proibidos. 

Os verbetes que compõem este Glossário permitem acompanhar 
a utilização e significados de diferentes palavras no contexto de uma 
cultura letrada portuguesa (ibérica, almejamos) do século XVIII e do 
início do século XIX, demonstrando a pertinência desse tipo de 
estudo, a partir da documentação com que trabalhamos. Portanto, 
elucidar os usos e os significados de palavras que constituem os 
vocabulários de sociedades historicamente situadas propicia uma 
melhor compreensão destas mesmas sociedades; enfim, estamos 
considerando que a linguagem, além de ser reconhecida como um 
indicativo da “experiência social” de determinada sociedade, também é 
“fator decisivo para a reprodução social” (Ortega, 2011, p. 12). 

Para encerrar, queremos indicar que, em termos práticos, o 
termo a ser escolhido para constar do Glossário deve se destacar na 
documentação com a qual se trabalha, aparecendo de maneira reiterada 
e com significados particulares e identificáveis. Como ponto de partida, 
pode-se recorrer a dicionários de época, consultando, por exemplo, o 
Vocabulário de Bluteau, o Dicionário de Antonio de Morais Silva ou 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 19 

outros; a confrontação entre eles torna possível verificar a ocorrência 
de permanências e/ou mudanças semânticas do termo proposto. 
Essencial, porém, é a análise da documentação produzida no período 
(quanto maior a variedade documental, melhor), para identificar como 
o termo está sendo utilizado (e por quem), que significado está sendo 
atribuído a ele, e em que época (início, meados ou final do século). No 
processo de análise do termo e de redação do verbete, deve-se levar em 
conta uma observação de Javier Fernández Sebastián (2023, p. 55): não 
se pretende realizar um estudo filológico, mas sim produzir 
“conhecimento sobre ações, eventos e formas de vida passadas”, por 
intermédio do estudo do uso da linguagem por determinados sujeitos; 
reafirmamos, assim, nossa atenção em identificar quem utiliza 
determinada(s) palavra(s) ou expressão, em que contexto e com que 
intencionalidade (Molano Vega, 2015, p. 170). 

  

Referências 
BAGNO, Marcos. Quanto cabe num conceito? Breve excurso 
etimológico. In: HARDY-VALLÉE, Benoit. Que é um conceito? São 
Paulo: Parábola, 2013, p. 121-127. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1712, Tomo 1. 

CHIGNOLA, Sandro. Diferencia y Repetición. Otto Brunner, 
Reinhart Koselleck, la historia conceptual. Conceptos Históricos, n. 1, p. 
18-38, 2015. 

DIRETÓRIO que se deve observar nas povoações dos índios do Pará 
e Maranhão (1758) apud SILVA, António Delgado da. Collecção da 
Legislação Portugueza desde a última Compilação das Ordenações : Legislação 
de 1750 a 1762. Lisboa: Typografia Maigrense, 1830, p. 541-564. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 20 

FERES Júnior, João; OIENI, Vicente. Entrevista com Melvin Richter 
(junho de 2004). In: JASMIN, Marcelo Gantus; FERES Júnior, João 
(Orgs.). História dos conceitos : debates e perspectivas. Rio de Janeiro: Ed. 
PUC-Rio; Edições Loyola; IUPERJ, 2006, p. 111-124. 

FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. Historia intelectual y acción 
política: retórica, libertad y republicanismo. Una entrevista com 
Quentin Skinner. Historia y Política, n. 16, p. 237-258, 2006. 

FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. História conceitual no Atlântico 
ibérico: linguagens, tempos, revoluções. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; 
São Paulo: Editora Hucitec, 2023. 

FERREIRA, Fátima Sá e Melo. O conceito de ordem em Portugal 
(séculos XVIII e XIX). Tempo, n. 31, p. 21-33, 2011. 

ISRAEL, Jonathan. A revolução das Luzes : o Iluminismo radical e as 
origens intelectuais da democracia moderna. São Paulo: EDIPRO, 
2013. 

KOSELLECK, Reinhart. Futuro passado : contribuição à semântica dos 
tempos históricos. Rio de Janeiro: Contraponto; Ed. PUC-Rio, 2006a. 

KOSELLECK, Reinhart. Uma resposta aos comentários sobre o 
Geschichtliche Grundbegriffe. In: JASMIN, Marcelo G.; FERES Jr., 
João (orgs.). História dos conceitos : debates e perspectivas. Rio de Janeiro: 
Ed. PUC-Rio; Loyola; Iuperj, 2006b, p. 97-109. 

KOSELLECK, Reinhart. Historia conceptual. In: KOSELLECK, 
Reinhart. Historias de conceptos : estúdios sobre semántica y pragmática 
del lenguage político e social. Madrid: Editorial Trota, 2012, p. 45-48. 

LITTLE, Daniel. Filosofia da História. Tradução de Thomaz Victor 
Conti. I2wqn: ZALTA, E. N. (Ed.). The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. Winter 2016ed. [s.l.] Metaphysics Research Lab, Stanford 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 21 

University, 2016, p. 15-16. URL < 
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/history > 
Versão PDF, acesso em 11/5/2017; disponível em < 
https://www.researchgate.net/publication/316793270 > 

LOPES, Marcos Antônio. Para ler os clássicos do pensamento político : um 
guia historiográfico. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2002. 

MOLANO VEGA, Mario Alejandro. Reinhart Koselleck, Historias de 
conceptos. Conceptos Históricos, n. 1, p. 162-181, 2015. 

ORTEGA, Francisco. Ni nación ni parte integral : “colonia”, de 
vocablo a concepto en el siglo XVIII iberoamericano. Prismas, n. 15, p. 
11-29, 2011. 

PALTI, Elías José. Historia de ideas e historia de linguajes políticas : 
acerca del debate en torno a los usos de los términos “pueblo” y 
“pueblos”. Varia História, n. 34, p. 325-343, 2005. 

PALTI, Elías José. Temporalidade e refutabilidade dos conceitos 
políticos. In: FERES Júnior, João; JASMIN, Marcelo (Orgs.). História 
dos conceitos : diálogos transatlânticos. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Ed. 
Loyola; IUPERJ, 2007, p. 59-76. 

RICHTER, Melvin. Avaliando um clássico contemporâneo : o 
Geschichtliche Grundbegriffe e a atividade acadêmica futura. In: 
JASMIN, Marcelo G.; FERES Jr., João (orgs.). História dos conceitos : 
debates e perspectivas. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Loyola; Iuperj, 
2006, p. 39-53. 

ROSANVALLON, Pierre. Por uma história filosófica do político. In: 
ROSANVALLON, Pierre. Por uma história do político. São Paulo: 
Alameda, 2010, p. 37-63. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 

https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/history
https://www.researchgate.net/publication/316793270


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 22 

SKINNER, Quentin. As fundações do pensamento político moderno. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

SKINNER, Quentin. Hobbes e a liberdade republicana. São Paulo: Editora 
Unesp, 2010. 

SKINNER, Quentin. Visões da política : sobre os métodos históricos. 
Algés: Difel, 2005. 

SORIANO MUÑOZ, Nuria. Detrás de las palabras: usos políticos del 
concepto de “imparcialidad” y su función en la construcción de la 
historia de América en la Ilustración española. História da Historiografia, 
n. 27, 202-225, 2018. 

SOUZA, Nelson Mello e. Modernidade : desacertos de um consenso. 
Campinas: Editora da Unicamp, 1994. 

 

Publicado originalmente no Glossário em 16 de abril de 2018. 
Revisado em 10 de julho de 2025. 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 8-22, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 23 
 

Boa razão 
 

Eduardo Teixeira de Carvalho Junior1 

 

Embora esteja mais ligado ao campo jurídico, o termo “boa 
razão” está articulado com as transformações mais amplas que 
ocorreram no Iluminismo português, sobretudo no governo pombalino, 
caracterizado por uma profunda reformulação no quadro administrativo 
do reino, alinhado com os princípios da utilidade e da racionalidade. 
Além da famosa “lei da boa razão”, usos e significados deste termo 
podem ser encontrados também em outros textos do século XVIII, 
como nos documentos da reforma da Universidade de Coimbra e nas 
obras de alguns iluministas portugueses.   

Vale lembrar que, de acordo com Descartes, a razão é a 
capacidade de julgar bem e de definir o verdadeiro do falso, 
aproximando-se da ideia de bom senso. A razão é igual em todos os 
homens, as diferenças de opinião e julgamento não significam que 
algumas pessoas são mais racionais do que outras; para Descartes, as 
diferenças existem por uma questão de orientação. Ou seja, os 
caminhos percorridos pelo pensamento e os fatores levados em 
consideração poderiam levar a conclusões diferentes, de tal modo que: 
“Não basta ter o espírito são; o principal é aplicá-lo bem” (Descartes, 
1996, p. 5). Assim, a preocupação de Descartes era saber qual o melhor 
caminho, ou seja, o método para se chegar à verdade. De forma 
semelhante, o dicionário de Rafael Bluteau  define razão como a 
“principal faculdade da alma com a qual o homem distingue o bem do 
mal, e o que é verdade e o que é falso, ou a faculdade de conhecer a 

1 Doutor em História; professor do Centro Universitário Curitiba (UniCuritiba). 
eduardotcjr@gmail.com  
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 

mailto:eduardotcjr@gmail.com


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 24 
 
coisa na sua matéria”. E ainda acrescenta o seguinte: “A razão bem 
usada, sempre escolhe, mal usada, em mil erros tropeça” (Bluteau, 1720, 
t. 7, p.124). A mesma ideia aparece neste trecho do Discurso do Método: 
“as maiores almas são capazes dos maiores vícios, assim como das 
maiores virtudes; e aqueles que só caminham muito lentamente podem 
avançar muito mais, se sempre seguirem o caminho certo, do que 
aqueles que correm e dele se afastam” (Descartes, 1996, p.  5). Assim, 
inicialmente, poderíamos dizer que a “boa razão” é a razão bem 
aplicada e que há duas formas principais de utilização do termo “boa 
razão”: uma no campo epistemológico, relacionado à questão do 
método, outra de cunho moral e ético, associada à equidade e justiça, no 
sentido do que convém que se faça em determinadas circunstâncias. 

Na historiografia portuguesa, o termo “boa razão” passou a 
ganhar importância a partir da publicação dos comentários de José 
Homem Correia Telles, em 1824, sobre a Lei de 18 de agosto de 1769, 
que, desde então, passou a ser denominada de “lei da boa razão” (Telles, 
1824). Considerando a popularidade desta obra, é provável que a 
interpretação de Telles tenha contribuído para fazer com que esta lei se 
tornasse referência para a compreensão das mudanças promovidas 
pelas Luzes no direito português. Apesar de tudo, o termo “boa razão” 
somente é mencionado no item nono da lei, trecho que remete ao Livro 
III das Ordenações Filipinas. Assim, a lei de 18 de agosto de 1769 pode 
ser compreendida como uma alteração do Livro III das Ordenações 
Filipinas (1603), especificamente na parte que tratava de possíveis 
lacunas e casos omissos nas leis do reino. Em casos omissos, como nos 
“crimes de pecado”, as Ordenações Filipinas recomendavam que fossem 
julgados pelo direito canônico; caso não fosse matéria de pecado 
dever-se-ia recorrer às leis romanas (Imperiais, Corpus Iuri Civili) 
respeitando a seguinte observação: “As quais Leis Imperiais mandamos 
somente guardar pela boa razão em que são fundadas” (Ordenações 
Filipinas, 1603, p.  664). Percebe-se que o termo “boa razão” é utilizado 
aqui como um princípio de bom senso, como um pré-requisito para se 
avaliar a adequação e aplicação da norma no contexto específico da 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 25 
 
sociedade portuguesa. O texto da lei ainda acrescenta que se não 
houvesse uma resolução por meio de nenhuma destas fontes, 
recorrer-se-ia às glosas de Acúrcio e Bártolo; em última instância, se o 
caso permanecesse sem uma solução, recorria-se a uma consulta ao rei, 
cuja resolução passaria a servir de referência para futuros casos 
semelhantes (Ordenações Filipinas, 1603, p.  664).  

A lei de 18 de agosto de 1769 estabelece que o princípio da 
“boa razão”, posto pelas Ordenações Filipinas, havia sido corrompido 
com o passar do tempo, a jurisprudência foi “pondo em esquecimento 
as Leis Pátrias, fazendo-se uso somente das dos romanos”. Assim, a lei 
de 18 de agosto de 1769 retoma e reafirma o fundamento da “boa 
razão” que deveria nortear o uso das leis romanas, pois muitas das leis 
romanas haviam sido fundamentadas em diferentes circunstâncias, pois 
“tiveram por fundamentos outras razões”, baseadas em “particulares 
costumes dos mesmos Romanos, que nada podem ter de comuns com 
os das Nações, que presentemente habitam a Europa” (Silva, 1830, p.  
4). A lei de 1769 definia o princípio da “boa razão” da seguinte maneira:  

[...] aquela boa razão, que consiste nos primitivos princípios, que 
contém verdades essenciais, intrínsecas, e inalteráveis, que a Ética dos 
mesmos Romanos havia estabelecido, e que os Direitos Divino, e 
Natural, formalizaram para servirem de Regras Morais, e Civis entre o 
Cristianismo (Silva, 1830, p.  5).  

Como é possível perceber, a “boa razão” está associada a 
“verdades essenciais, intrínsecas e inalteráveis”, ou seja, uma verdade 
universal independente do tempo e do espaço, capaz de ser atingida 
pela “boa razão”. O texto da lei indica ainda que a “boa razão” deveria 
constituir o espírito das leis, “Leis das Nações Cristãs, iluminadas, e 
polidas”, de acordo com os “novos tempos” de luzes das “nações 
civilizadas”. Outra diferença importante em relação ao Código de 1603 é 
seu caráter laicizante, enfatizando que crimes de pecado “pertencem 
privativa, e exclusivamente ao foro interior e a espiritualidade da Igreja”, 
extinguindo qualquer possibilidade de confusão entre a esfera espiritual 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 26 
 
e a esfera temporal. Além disso, as glosas e opiniões de Acúrsio e 
Bartolo não poderiam mais ser alegadas em juízo.  

Mas qual seria a diferença entre o uso do termo “boa razão” no 
século XVII e no século XVIII? Conforme aponta Nuno José Espinosa 
Gomes da Silva, o sentido do termo “boa razão” empregado no texto 
das Ordenações de 1603 estava subordinado aos princípios da escolástica, 
era uma razão preocupada em descobrir a “verdade” do texto jurídico, 
enquanto no século XVIII “a razão insatisfeita, levanta os olhos do 
texto, despreza-o e procura, antes, uma ‘verdade’ intemporal” (Silva, 
2006, p.  457). A lei procurava induzir uma interpretação que fosse 
adequada aos interesses do governo; somente assim uma interpretação 
da lei poderia ser considerada legítima. O objetivo era evitar outras 
interpretações que, embora pudessem ser consideradas legítimas sobre 
o ponto de vista seiscentista, já não estavam mais de acordo com o 
ponto de vista setecentista (Marcos, 2006, p.  176). Ou seja, queria-se 
uma única interpretação, aquela conveniente e útil ao governo e para 
isso era preciso eliminar o “tradicional labirinto opinativo” retirando a 
autoridade das correntes jurídicas tradicionais que fragilizavam a 
vontade do rei (Marcos, 2006, p.  181). 

O contraste entre a razão seiscentista e a razão iluminista 
também pode ser percebido na tensão entre dois modelos ou formas de 
representação da sociedade e do poder:  uma tradicional, que representa 
a sociedade como um corpo, e outra moderna, individualista 
(Hespanha; Xavier, 1998, p.  113). No século XVIII, operou-se uma 
mudança importante: deixou-se de pensar no poder enquanto a 
administração de uma ordem objetiva das coisas, o poder passou a ser 
concebido mais como um ato de vontade (Hespanha; Xavier, 1998, p.  
117). Neste sentido, a “boa razão” se aproxima do conceito de “razão 
de estado”, que vai se impondo como um novo paradigma ao longo do 
século XVIII. De forma geral, a “razão de estado” está associada a um 
conjunto de práticas políticas que tem como objetivo atender aos 
interesses do Estado. Conforme definido no dicionário de Bluteau, se 
for boa e digna de louvor, a “razão de estado” leva ao objetivo 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 27 
 
pretendido conforme a utilidade temporal do Príncipe, sem, contudo 
ferir a lei divina (Bluteau, 1720, t. 7, p.  127).   

No campo da ética e da moral o termo “boa razão” é muito 
recorrente. Nos Apontamentos para a educação de um menino nobre (1734) 
Martinho de Pina e Proença já advertia sobre a necessidade de se 
repreender as ações que se opõem aos “ditames da boa razão” 
(Proença, 1734, p.  117).  Da mesma forma, Teodoro de Almeida, na 
sua Recreação Filosófica, no tomo dedicado à Filosofia Moral, discute a 
dimensão ética da “boa razão” quando discorre sobre as regras que o 
homem deve seguir no “amor a si mesmo”. De acordo com Almeida, 
esta paixão que Deus imprimiu em nossa alma precisa de um princípio 
“moderador” que regule os impulsos da paixão; este princípio 
moderador é a “boa razão”. Quando o amor a si mesmo se governa 
pelas leis da “boa razão”, é justo, virtuoso e louvável, mas quando não 
respeita os limites da “boa razão”, “tudo é mal, é vício, é crime” 
(Almeida, 1800, t. 10, p.  187).   

No Verdadeiro Método de Estudar (1746), de Luiz António Verney, 
o termo “boa razão” é muito utilizado nas cartas sobre ética, onde é 
analisado o direito natural. Para Verney, a ética é a parte da filosofia que 
mostra aos homens a verdadeira felicidade e regula suas ações para 
consegui-lo, é uma “coleção de preceitos que a luz de uma boa razão 
mostra serem necessários ao Homem para fazer ações honestas e 
também úteis à sociedade civil” (Verney, 1950, v. 3, p.  254-259). Para 
Verney, o direito natural representa uma nova abordagem sobre a 
justiça, não mais fundamentada exclusivamente na letra da lei, o que 
requer erudição, mas adequada aos ditames da filosofia moderna, cujo 
método, inspirado nas descobertas das ciências da natureza, 
fundamentavam a verdade menos na autoridade dos textos (doutores) e 
sim nas evidências da observação e da experiência, o que corresponde a 
toda uma nova lógica e um novo método. Ainda de acordo com Verney, 
o princípio da “boa razão” deveria ser aplicado nas outras disciplinas: 
para ser um bom teólogo, por exemplo, seria preciso “não só repetir o 
que leu, como Papagaio; mas resolver os casos com os princípios da 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 28 
 
boa razão”. Por isso, “lei que não é deduzida da boa razão não merece o 
nome de lei” (Verney, 1950, v. 3, p.  261); e a falta dos princípios da boa 
razão ocasionava uma série de “embaraços”, pois a maior parte dos 
juízes examinavam as leis sem se servirem do raciocínio, “só se servem 
da memória”. Assim, como seria mencionado nos novos Estatutos da 
Universidade de Coimbra, Verney também criticava o excesso de erudição, 
argumentando que ela deveria estar subordinada à “boa razão”. 
Também destaca a importância do direito natural, que assume um papel 
central na jurisprudência, pois quem tem conhecimentos do direito 
natural julga melhor os casos não usuais, se comparado com aqueles 
que seguem apenas o que diz a lei, “julga melhor qualquer caso do que 
os que afectam esquisita erudição” (Verney, 1950, v. 3, p.  263). 

Um autor que teve muita influência no contexto português nos 
debates sobre a ética e o direito natural foi o alemão Samuel Pufendorf, 
autor da obra Os deveres do homem e do cidadão (1691). Pufendorf 
considerava o direito natural uma das três fontes sobre o conhecimento 
do homem de seu dever. Enquanto o direito civil prescreve os deveres 
do homem como “membro de uma cidade ou comunidade” e a teologia 
moral sobre os deveres do homem enquanto cristão, o direito natural é 
definido por ele como o direito comum a todas as nações, que 
corresponde aos deveres do homem como “criatura sociável com o 
restante da humanidade”. Daí se deduz o caráter atemporal e universal 
do direito natural, pois “Devemos ser humanos, antes de sermos 
cristãos; e quem não ouvir a voz da natureza não irá ouvir mais a voz da 
lei ou a do Evangelho” (Pufendorf, 2007, p.  469). Outro aspecto 
importante é a proeminência da razão; a voz da razão é pré-requisito 
para se ouvir a voz da lei de Deus, assim como das leis e das 
constituições. Esses princípios levaram Pufendorf a criticar as leis 
baseadas no costume: “O costume é a opinião e a decisão de uma 
multidão cega, e não de sábios e sensatos” (Pufendorf, 2007, p.  445). 

Pufendorf, assim como Grócio, é mencionado nos documentos 
da Reforma da Universidade de Coimbra como um autor de referência 
no direito natural, mas é recomendado com certa cautela, considerado 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 29 
 
suspeito na fé devido a sua relação com a religião protestante. Verney, 
por exemplo, advertia para o fato de ser “herege”, e por isso, 
recomendável apenas aos mestres. Contudo, mesmo assim, segundo ele, 
quem não tivesse outra opção, poderia ler Pufendorf. O segundo fator 
que o colocava sob suspeita era a ênfase na superioridade do direito 
natural perante as outras fontes do direito. No tratado de direito natural 
de Tomás Antônio Gonzaga, por exemplo, observa-se um afastamento 
de algumas premissas de Grócio e Pufendorf, na medida em que deduz 
o direito natural a partir da ideia de Deus, entendido como a base de 
todo o direito (Gonzaga, 2004, p.  15). De acordo com António Pedro 
Homem, o jusracionalismo foi uma nova forma de pensar o direito e o 
Estado, baseado na separação entre Teologia e Direito, por uma 
concepção secularizada do direito, tolerância religiosa, noção de ciência 
e método (Homem, 2010, p.  37). Em Portugal, a Teologia ocupava um 
lugar fundamental como guia ético-moral, por isso, para a maioria dos 
reformadores portugueses, a modernização do reino deveria ocorrer 
sem abalar a fidelidade à religião católica. A historiografia costuma 
apontar este aspecto como um traço marcante do Iluminismo 
português, que já foi definido como Iluminismo católico: conciliar a 
necessidade de modernização sem perder os vínculos com a religião. 
Neste sentido a “razão de estado”, conforme definido por D. Luís da 
Cunha, consistia em conciliar a “utilidade temporal” do reino com a 
“utilidade espiritual da religião” (Cunha, 1820). 

No contexto português, o conceito de “boa razão” vai 
incorporar um caráter ideológico na medida em que seu duplo 
significado, moral e epistemológico, passam a ser utilizados para fazer 
oposição à “razão escolástica” sustentada pelos jesuítas. A necessidade 
de modernizar o reino, especialmente no caso do sistema de ensino, 
levaria ao choque com os jesuítas, defensores da tradição escolástica. 
No Compêndio Histórico do estado da Universidade de Coimbra (1771), os 
jesuítas são considerados traidores e responsáveis por todo o atraso da 
cultura portuguesa, os jesuítas teriam envolvido a jurisprudência do 
reino em um mar de trevas, permitiram maliciosamente que as leis 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 30 
 
pátrias fossem deixadas de lado para dar lugar ao direito romano, que, 
além disso, eram “contaminadas” pelas opiniões de Acúrcio e Bartolo. 
Seguindo as recomendações estabelecidas pela Lei de 18 de agosto de 
1769, no Compêndio Histórico (2011, p.  317) o direito romano não é 
abandonado, mas colocado em segundo plano, podendo ser utilizado 
com bom senso, ou seja, de acordo com a “boa razão”. Da mesma 
forma, o direito natural é valorizado pela sua relação com a razão, 
considerado como um importante fundamento para a compreensão do 
justo. Já nos Estatutos da Universidade é mencionado que a razão dos 
escolásticos não poderia ser considerada uma “boa razão” devido aos 
abusos cometidos pelos jesuítas: “por se governarem nos seus 
raciocínios, não pela razão bem dirigida, e ilustrada pela luz da 
revelação; mas sim escurecida pela corrupção da natureza, e cegamente 
guiada pelos seus próprios caprichos, e paixões” (Estatutos da 
Universidade de Coimbra, 1772, v. 1, p.  132). 

A “boa razão” acabou servindo para fazer referência a todo um 
conjunto de medidas implementadas pelo Marquês de Pombal, 
representando um alinhamento do reino com as tendências do 
jusnaturalismo moderno, ligada ao processo de laicização e organização 
do Estado a partir de uma racionalidade mais adequada aos novos 
tempos. A defesa dos interesses do reino por meio de uma forma mais 
útil e racional de governar e administrar se articulava com a necessidade 
de reformar o sistema de ensino para formar homens de “boa razão”. 
Eram necessárias medidas “proporcionadas ao estilo de Portugal”. 
Neste sentido, a “boa razão” funcionava como um filtro da 
modernidade, de adequação ao contexto específico português. Por meio 
das Luzes da “boa razão”, seriam formados homens que pudessem 
julgar conforme as leis e aplicar a justiça com “bom senso”, de acordo 
com as especificidades e necessidades do Estado português. Além de 
um importante princípio da cultura jurídica portuguesa do século 
XVIII, a “boa razão” é um termo-chave para se compreender alguns 
traços das Luzes em Portugal. 

 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 31 
 
Referências 
ALMEIDA, Teodoro de. Recreação Filosófica. Lisboa: Na Regia Oficina 
Tipografica, 1800, Tomo 10. Disponível em: 
https://www.google.com.br/books/edition/Recrea%C3%A7a%C3%B
5_filosofica_ou_dialogo_sobre/BE0WAAAAYAAJ?hl=pt-BR&gbpv=
1&dq=recrea%C3%A7%C3%A3o+filos%C3%B3fica+teodoro+de+al
meida&printsec=frontcover. Acesso em 01 mar. 2022. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulário Portuguez e Latino. Lisboa: Na oficina de 
Pascoal da Silva, 1720, Tomo 7. 

CUNHA, Luís da. Testamento político, ou, carta escrita pelo grande D. 
Luiz da Cunha ao senhor Rei D. Jose I antes do seu governo, o qual foi 
do conselho dos senhores D. Pedro I e D. João V., e seu embaixador às 
cortes de Viena, Haya, e de Paris; onde morreu em 1749. Lisboa: 
Impressão Regia, 1820. 

Compendio histórico do estado da Universidade de Coimbra. Covilhã: Luso 
Sofiapress, 2011. Disponível em: 
http://www.lusosofia.net/textos/20111031-marques_de_pombal_com
pendio_historico_da_universidade_de_coimbra.pdf. Acesso em 
01/03/2022.  

DESCARTES, Rene. Discurso do Método. São Paulo: Martins Fontes, 
1996. 

Estatutos da Universidade de Coimbra. Lisboa: Regia OfficinaTypografica, 
1772. Disponível em: Estatutos da Universidade de Coimbra ... ; para 
restauração das sciencias, e ... - Universidade de Coimbra (Portugal) - 
Google Livros. Acesso em: 28 mar. 2020.  

GONZAGA, Tomás Antônio. Tratado de direito natural. São Paulo, 
Martins Fontes, 2004.   

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 

https://www.google.com.br/books/edition/Recrea%C3%A7a%C3%B5_filosofica_ou_dialogo_sobre/BE0WAAAAYAAJ?hl=pt-BR&gbpv=1&dq=recrea%C3%A7%C3%A3o+filos%C3%B3fica+teodoro+de+almeida&printsec=frontcover
https://www.google.com.br/books/edition/Recrea%C3%A7a%C3%B5_filosofica_ou_dialogo_sobre/BE0WAAAAYAAJ?hl=pt-BR&gbpv=1&dq=recrea%C3%A7%C3%A3o+filos%C3%B3fica+teodoro+de+almeida&printsec=frontcover
https://www.google.com.br/books/edition/Recrea%C3%A7a%C3%B5_filosofica_ou_dialogo_sobre/BE0WAAAAYAAJ?hl=pt-BR&gbpv=1&dq=recrea%C3%A7%C3%A3o+filos%C3%B3fica+teodoro+de+almeida&printsec=frontcover
https://www.google.com.br/books/edition/Recrea%C3%A7a%C3%B5_filosofica_ou_dialogo_sobre/BE0WAAAAYAAJ?hl=pt-BR&gbpv=1&dq=recrea%C3%A7%C3%A3o+filos%C3%B3fica+teodoro+de+almeida&printsec=frontcover
http://www.lusosofia.net/textos/20111031-marques_de_pombal_compendio_historico_da_universidade_de_coimbra.pdf
http://www.lusosofia.net/textos/20111031-marques_de_pombal_compendio_historico_da_universidade_de_coimbra.pdf
https://books.google.com.br/books?id=FSfsE2VgkzEC&pg=PR14&dq=estat%20utos+da+universidade+de+coimbra+livro+i&hl=pt-BR&sa=X&ved=0ahUKEwjR%205cq3sr3oAhXCJ7kGHWGRDwoQ6AEIRTAE#v=onepage&q&f=true
https://books.google.com.br/books?id=FSfsE2VgkzEC&pg=PR14&dq=estat%20utos+da+universidade+de+coimbra+livro+i&hl=pt-BR&sa=X&ved=0ahUKEwjR%205cq3sr3oAhXCJ7kGHWGRDwoQ6AEIRTAE#v=onepage&q&f=true
https://books.google.com.br/books?id=FSfsE2VgkzEC&pg=PR14&dq=estat%20utos+da+universidade+de+coimbra+livro+i&hl=pt-BR&sa=X&ved=0ahUKEwjR%205cq3sr3oAhXCJ7kGHWGRDwoQ6AEIRTAE#v=onepage&q&f=true


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 32 
 
HESPANHA, António Manuel; XAVIER, Ângela Barreto. 
Representação da sociedade e do poder. In: MATTOSO, José (dir.). 
História de Portugal. Portugal: Estampa, 1998, v. 4. p. 113-140. 

HOMEM, António Pedro Barbas. História das relações internacionais: o 
direito a concepções políticas na idade moderna. Coimbra: Almedina, 
2010. 

MARCOS, Rui Manuel de Figueiredo. A legislação pombalina: alguns 
aspectos fundamentais. Coimbra: Almedina, 2006. 

Ordenações Filipinas, Livro 3, Título LXVI - Como se julgarão os casos, 
que não forem determinados pelas ordenações. 1603, p. 663-665. 
Disponível em: http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/l3ind.htm 
Acesso em: 10 mar. 2022.  

PUFENDORF, Samuel. Os deveres do homem e do cidadão de acordo com as 
leis do direito natural. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. 

PROENÇA, Martinho de Mendonça de Pina e de. Apontamentos para a 
Educação de Hum Menino Nobre. Lisboa Occidental, Officina de Joseph 
Antonio da Sylva, 1734. 

SILVA, António Delgado da. Lei de Boa Razão, de 18.08.1769. Lisboa: 
Typografia Maigrense, 1830.  

SILVA, Nuno J. Espinosa Gomes da. Fontes do direito português. 4. ed. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2006. 

TELLES, José Homem Correia. Commentario crítico á Lei da Boa Razão, 
em data de 18 de agosto de 1769. Lisboa: Typografia de N. P. de 
Lacerda, 1824. 

VERNEY, Luís António. Verdadeiro método de estudar. Lisboa: Livraria Sá 
da Costa Editora, 1950. 5 v. 

Publicado originalmente no Glossário em 15 de março de 2022. 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 23-32, 2025​  

 

http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/l3ind.htm


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 33 

​​Civil/civilizar/civilização 
 

Antonio Cesar de Almeida Santos1 

 

Para nos aproximarmos dos significados de determinadas 
palavras é necessário considerar as temporalidades e relações que 
conferiram tais significados àquelas palavras. É o que mostra, por 
exemplo, Jean Starobinski (1999) na discussão que ele construiu sobre a 
palavra civilização, abordando o processo de alteração de seu 
significado, na França. Até o século XVIII, esse termo era empregado 
exclusivamente no âmbito jurídico, com o significado de transformar 
uma ação criminal em civil; ao final daquele século, a mesma palavra 
passou a ser utilizada para designar um processo de refinamento dos 
costumes ou o de um estado de desenvolvimento de uma sociedade. 
Estes novos significados conferidos à palavra foram dicionarizados, na 
França, a partir de 1771. 

Apesar dos novos significados da palavra civilização terem sido 
construídos durante a Ilustração, ela não aparece como entrada na 
Enciclopédia, que traz, entretanto, alguns termos derivados da raiz 
latina civ-, como civilizar (civiliser) e civilidade (civilité). O primeiro termo 
é definido apenas em seu sentido jurídico, o mesmo de civilização, ou 
seja, o de converter um processo criminal em civil; civilidade aparece 
com seus quase sinônimos, polidez (politesse) e afabilidade (affabilité), 
com o sentido de exercitar boas maneiras no convívio social, um 
significado próximo àquele de civilização como um processo de 
refinamento de costumes (Encyclopédie, v. 3, p. 496-497). 

1 Doutor em História; professor da Universidade Federal do Paraná. acsantos@ufpr.br  
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  

mailto:acsantos@ufpr.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 34 

Como veremos, uma renovada atenção tem sido dada ao conceito 
civilização. Contudo, este conceito e os significados a ele atribuídos já 
haviam despertado o interesse de diversos estudiosos, como Lucien 
Febvre, Fernand Braudel, Norbert Elias, entre outros. O galês Raymond 
Williams (2003, p. 59-60) abordou a palavra civilização em seu livro 
Keywords, publicado em 1976, mencionando que ela só apareceu “no 
dicionário de Ash de 1775”, ocasião em que foi definida como um 
processo de melhoramento e como um “estado de ordem e 
refinamento sociais, especialmente em um deliberado contraste social 
ou histórico com barbárie”. Para Williams, esse “novo sentido de 
civilização”, que surge no século XVIII, “é uma combinação específica 
das ideias de um processo e de uma condição consumada”. Sua 
definição estaria sustentada “pelo espírito geral da Ilustração, com sua 
ênfase no autodesenvolvimento humano secular e progressivo”. 
Raymond Williams também ressalta que, ao final daquele século, “a 
associação de civilização com o refinamento dos modos era comum 
tanto em inglês como em francês”. 

Mais recentemente, civilização e termos correlatos foram objeto 
de atenção de Luís Filipe Silvério Lima, que publicou, em 2012, um 
estudo sobre os “usos, significados e tensões” dessa palavra em 
dicionários portugueses, “parcialmente inspirado” na abordagem da 
História dos Conceitos alemã (a Begriffsgeschichte). Silvério Lima destaca a 
importância das “academias lusitanas que se formavam desde finais do 
séc. XVII” para o estabelecimento de um léxico português, mas aponta 
que os “dicionários portugueses da segunda metade do séc. XVIII 
continuavam sem a entrada civilização, àquele momento um 
neologismo”, indicando que o termo só apareceria na quarta edição do 
dicionário de Antonio de Morais Silva, publicada em 1831 (Lima, 2012, 
p. 71 e 76). 

De fato, no início do século XVIII, o padre Rafael Bluteau não 
registrou a palavra em seu Vocabulário português e latino, anotando apenas 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 35 

os termos civil e civilidade. O primeiro era empregado para se referir “a 
coisa concernente a cidadãos, à sociedade e à vida humana”; mas civil 
também podia ser utilizado para designar uma pessoa grosseira ou 
rústica. A palavra civilidade aparecia com um significado próximo a esta 
última acepção de civil, denotando “descortesia, grosseria, rusticidade”. 
Bluteau explicou que essa palavra parecia derivar do “latim civilitas, mas 
em sentido contrário”, indicando ainda que “civilidade e civil em 
português é contraditório de civilitas e de civilis no latim” (Bluteau, 1712, 
t. 2, p. 331-332). 

Antonio de Morais Silva, que publicou a primeira edição de seu 
Dicionário da língua portuguesa no final do século XVIII (1789), também 
não registrou a palavra civilização naquela ocasião. Aparecem, contudo, 
os verbetes civil e civilidade e, em relação ao último, indica que “hoje, 
significa cortesia, urbanidade” (Silva, 1789, v. 1, p. 277). Esta 
observação e a ausência da entrada “civilização” talvez possa ser 
explicada por seu objetivo ter sido o de, então, apresentar uma versão 
“reformada e acrescentada” do Vocabulário de Bluteau. Contudo, a 
palavra civilização e termos correlatos já estavam sendo utilizados, na 
segunda metade do século XVIII, ao menos no âmbito da 
administração régia, como pode ser visto na Instrução expedida ao 
governador e capitão-general da capitania de Goiás, José de Almeida de 
Vasconcelos, datada de 1º de outubro de 1771, na qual são encontradas 
várias ocorrências do termo civilização, sempre associado ao processo 
de conversão das populações indígenas aos costumes ocidentais 
(Arquivo Histórico Ultramarino, Códice 465). 

Civilização e outros termos derivados da raiz latina civ-, porém, 
não foram utilizados de modo recorrente por autores de tratados 
políticos ou morais, no contexto português. Na maior parte, quando se 
quer expressar o estado moral de uma sociedade, “urbanidade”, 
“decoro” ou “polido” são as palavras escolhidas, sendo empregadas 
com sentido próximo ao de civilização. Em 6 de junho de 1775, foi 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 36 

inaugurada, na praça do Comércio, em Lisboa, a estátua equestre do rei 
D. José I; a data coincidia com o seu aniversário de 61 anos. Foi uma 
ocasião para celebrar as “providências” que haviam propiciado a 
desejada “regeneração” de Portugal, levando aquele pequeno reino a 
um novo estado de “opulência”, uma característica de qualquer “nação 
culta” (ver Melo, s/d). Nesse contexto de comemorações, o oratoriano 
Antonio Pereira de Figueiredo, um dos teóricos do pombalismo, 
publicou um texto no qual destacava o “decoro” e a “decência” 
demonstrados pela população lisboeta, comportamentos (segundo seu 
ponto de vista) motivados pelas reformas educacionais empreendidas 
naquele reinado. Nos 58 parágrafos de seu texto, em que elaborou um 
“paralelo” entre as realizações de D. José I e as de Cesar Augusto, 
primeiro imperador de Roma, Pereira de Figueiredo utilizou as palavras 
“civil” e “civilidade” apenas uma vez cada: 

Por esmalte de tantas Obras e Instituições importantíssimas, 
introduziu Augusto na sua Corte umas tão nobres ideias e uma tão 
cuidadosa prática do que chamamos Urbanidade e Decoro, que o Romano 
era sinônimo do Civil, do Grave, do Polido. [...] Entre nós, por 
semelhante modo, quem compara a idade presente com a de nossos 
Pais, que diferença não observa de Costumes e até de Linguagem? 
Hoje, envergonham-se os Fidalgos moços dos frívolos divertimentos e 
ridículos galanteios, que há trinta ou quarenta anos levavam o melhor 
tempo aos velhos. Os Filhos dos Nobres Negociantes, os da mesma 
Plebe, não cedem na civilidade da Educação aos da Primeira Nobreza 
(Figueiredo, 1775, p. 26; itálicos no original). 

Dando continuidade às festividades alusivas às realizações do 
reinado de D. José I, foi celebrada, em 1776, a reconstrução da Vila Real 
de Santo Antonio, no Algarve. Desta vez, as homenagens coincidiram 
com a data de aniversário dos 77 anos do marquês de Pombal (13 de 
maio), e o juiz de fora da cidade de Faro tornou público um discurso 
em que destacava a situação de adiantamento da agricultura, do 
comércio e das manufaturas e o crescimento das “Artes e Ciências”, 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 37 

destacando que “esta universal e venturosa Metamorfose não é obra de 
muitos séculos, é prontíssimo efeito de poucos anos”. Apesar de não 
aparecer nenhum termo derivado do radical latino civ- nos 21 
parágrafos do referido texto, é possível encontrar sintagmas que foram 
utilizados para expressar um estado de desenvolvimento e de 
refinamento dos costumes de uma dada sociedade: 

Nos séculos iluminados não é a força, mas a Razão que domina. A 
observância das Leis não se firma tanto no poder, que as estabelece, 
como na voluntária obediência de quem as observa. A doçura dos 
costumes, a polícia e urbanidade de uma Nação atrai as outras ao seu 
Comércio, e daqui começa a refluir a riqueza e opulência para o 
Tesouro Público, a abundância e os prazeres para a sociedade 
(Exposição, 1776, s/p). 

Na legislação portuguesa do período, era corrente a referência às 
demais cortes e nações “polidas” da Europa, quando se pretendia 
designar um estado de prosperidade e de “tranquilidade pública”, 
obtidas por intermédio de ações formuladas pelos seus soberanos. As 
“nações polidas” eram também chamadas de “cristãs” ou de 
“civilizadas”, conforme se pode observar na Lei de 18 de agosto de 
1769, que ficou conhecida por “Lei da Boa Razão”: 

[...] boa razão que se funda nas outras Regras que, de universal 
consentimento, estabeleceu o Direito das Gentes para a direção e 
governo de todas as Nações civilizadas [...]. Sendo muito mais 
racionável, e muito mais coerente, que nestas interessantes matérias se 
recorra antes, em casos de necessidade, ao subsídio próximo das 
sobreditas Leis das Nações Cristãs, iluminadas e polidas [...] (apud 
Silva, 1829, p. 411; itálicos no original). 

Como já mencionado, foi só na quarta edição (1831) do Dicionário 
de Antonio de Morais Silva que a entrada “civilização” apareceu, 
significando o “ato de civilizar”, ou o “estado do povo civilizado”. 
Nessa edição também são apresentados o verbo “civilizar”, com o 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 38 

sentido de “fazer civil o povo, a nação, os costumes”, e a palavra 
“civilizado”, definida apenas como sendo o particípio passado do verbo 
civilizar (Silva, 1831, v. 1, p. 395). Em relação ao termo civilizado, o 
Diccionario da Lingua Portugueza, de Bernardo de Lima e Melo Bacellar, 
publicado em 1783, o associa, assim como outras palavras derivadas do 
radical civ-, ao sentido de urbano (civilis), sendo utilizado para expressar 
que um sujeito é “polido”, “da cidade” (Bacellar, 1783, p. 107 e 552). 

Interessante indicar que, nos dicionários de Bluteau e de Morais 
Silva, o termo polido não é empregado para adjetivar nações, povos ou 
estados. Seu uso está referido ao trabalho com materiais “que a Arte 
sabe polir”, como os metais e mármores, e a “homens polidos”, com os 
significados de sujeito “urbano” (que se comporta com urbanidade) ou 
“civilizado” (Bluteau, 1720, v. 6, p. 575). Em Antonio de Moraes Silva, 
entretanto, aparece o sintagma “povo civilizado”, entendido como 
aquele em que “reinam as leis” e, por sua vez, um povo é “polido, 
quando, em suas ações, mostra urbanidade, elegância e apurado gosto”. 
Estas definições (povo civilizado, povo polido) não se encontram na 
entrada civilizado, ou polido, mas em “policiado”, e o significado está 
abonado pelo seguinte comentário, extraído da obra Ensaio sobre alguns 
sinónimos da língua portuguesa, do Frei Francisco de São Luiz [Cardeal 
Saraiva], publicada em 1821: “os Gregos começaram a civilizar-se antes 
de Licurgo e Sólon; policiaram-se no século destes dois célebres 
legisladores, e poliram-se no século de Péricles” (Silva, 1831, v. 2, p. 
482).  

Apesar de sua ausência nos dicionários, a palavra civilização, 
como indicado acima, foi empregada na administração portuguesa de 
meados do século XVIII, especialmente em relação à população 
indígena da América. Luís Filipe Silvério Lima menciona que 
identificou o termo, “de modo recorrente”, no Diretório que se deve 
observar nas povoações dos índios do Pará e Maranhão (1758), documento que 
trazia normas “para civilizar e cuidar da civilidade dos selvagens” (Lima, 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 39 

2012, p. 81). João Feres Júnior e Maria Elisa Noronha de Sá, por sua 
vez, indicam que o texto do Diretório apresenta, em seus 95 parágrafos, 
“termos derivados da raiz civil- 27 vezes” (Feres Jr.; Sá, 2014, p. 213). O 
autor do Diretório foi o governador do Estado do Grão-Pará e 
Maranhão, Francisco Xavier de Mendonça Furtado, conforme se pode 
verificar em passagem de carta que enviou ao governador da capitania 
do Maranhão, datada de 25 de maio de 1757: “remeto a V. Sª. o 
Diretório que fiz para se governarem as novas Vilas e Lugares, cujas 
ordens V. Sª. pode aí mandar observar quanto o permitir o país” (apud 
Mendonça, 2005, v. 3, p. 272). 

Porém, já em 1751, o mesmo Mendonça Furtado havia recebido 
uma Instrução de governo ordenando que ele deveria fazer com que os 
missionários do Estado do Grão-Pará e Maranhão praticassem com os 
índios de suas missões o mesmo que os jesuítas dos territórios 
castelhanos faziam, “que cuidam em civilizá-los e serem mais capazes 
de servirem ao público”. Em sentido semelhante, na mesma Instrução, 
era exigido que os missionários daquele Estado trabalhassem para 
“polirem, ensinarem e doutrinarem os índios”, quer dizer, que os 
civilizassem (apud Mendonça, 2005, v. 1, p. 72-73 e 75). A lei de 
liberdade dos índios do Estado do Grão-Pará e Maranhão, de 06 de 
junho de 1755, mencionava que, até aquele momento, não se havia 
“civilizado os índios daquele Estado, desterrando-se dele a barbaridade 
e o gentilismo, e propagando-se a doutrina cristã”, o que, então, deveria 
ser feito. O objetivo básico dessa legislação, conforme nela enunciado, 
era o de assegurar a posse e a prosperidade da região, sendo necessário, 
para isso, que os religiosos instruíssem “os ditos índios na fé e os 
conservem nela”, o que não seria alcançado “se não for pelo próprio e 
eficaz meio de se civilizarem estes índios” (apud Silva, 1830, p. 369). 

Francisco Xavier de Mendonça Furtado, após retornar a Portugal, 
ocupou o cargo de Secretário de Estado dos Negócios da Marinha e 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 40 

dos Domínios Ultramarinos, entre 1760 e 1769. Em Instrução dirigida 
ao Conde da Cunha, vice-rei do Estado do Brasil, ele argumentava que: 

[...] a restituição da liberdade e civilização dos mesmos índios são, no 
Brasil, as mais poderosas, ou as únicas armas com que podemos 
defender e ampliar os domínios desse vastíssimo continente. [...] 
Vossa Excelência promova estes utilíssimos estabelecimentos de 
índios livres e congregados em povoações civis, com toda aquela 
eficácia que a possibilidade lhe puder permitir.  

Junto com a Instrução passada ao Conde da Cunha, seguiram 
cópias de diversos documentos que tratavam da civilização dos índios: 
além de uma cópia impressa do Diretório, foram enviados, entre outros 
documentos, parágrafos de Instrução passada ao governador Gomes 
Freire de Andrade, de 21 de setembro de 1751, que dispunha “sobre a 
necessidade de prover a segurança dos territórios do Brasil, com a 
civilização dos índios”, Alvará sobre a administração das povoações dos 
índios no Brasil, de 08 de maio de 1758, que ampliava o alcance de 
alvarás anteriores, Alvará que estendia a vigência do Diretório para o 
Estado do Brasil, de 18 de outubro de 1758, devendo os governadores 
observarem “tudo o que fosse aplicável às diferentes aldeias dos sertões 
de cada uma das referidas capitanias” (apud Santos, 1999, p. 167). 

Na manifestação de Mendonça Furtado, transcrita acima, 
verifica-se que a palavra civilização está sendo empregada com um 
sentido próximo àquele de conferir o estatuto civil a algo (no caso, a 
alguém) que detinha outra situação anteriormente. A civilização dos 
índios dar-se-ia com a formação de “povoações civis”, nas quais os 
indígenas seriam instalados, em substituição às missões administradas 
por religiosos. Tratava-se de tornar civil a condição de uma população 
que antes estava sob a tutela de alguma ordem religiosa. 

A palavra civilização, nestes casos, e especialmente no contexto 
em que estava sendo empregada, expressa o significado de “ato de 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 41 

civilizar”, como consta na edição de 1831 do dicionário de Morais Silva 
e, desde as últimas décadas do século XVIII, em dicionários franceses e 
ingleses. A outra definição, a de “estado do povo civilizado”, é 
encontrada para outra palavra. A mencionada lei de liberdade dos 
índios, de 06 de junho de 1755, também fazia referência ao que os 
“povos civilizados e polidos” praticavam (apud Silva, 1830, p. 376), 
tratando-se de modelos que deveriam ser imitados, pois eram regidos 
“por leis e em conformidade com a polícia e cortesia” (Feres Jr., 2014, 
p. 434). A lei de 28 de junho de 1759, que privou os jesuítas de suas 
escolas, também fazia referência às “outras nações civilizadas” (Silva, 
1830, p. 674-675). Importante considerar aqui que a palavra “outras”, 
na expressão acima, parece indicar que os legisladores portugueses 
entendiam que Portugal fazia parte desse conjunto de “nações 
civilizadas”, ou “polidas”. 

Estes breves comentários sobre a utilização da palavra civilização, 
e de termos a ela correlatos, pela administração portuguesa de meados 
do século XVIII, mostram a validade de estudos sobre os usos e os 
significados das palavras presentes na documentação com que 
trabalhamos. Civilizar os indígenas da América portuguesa não era 
apenas catequizá-los, instruí-los e torná-los polidos; a intenção era 
transformá-los em súditos da coroa portuguesa. Enfim, considerando 
as temporalidades e as relações que produzem os sentidos das palavras 
empregadas pelos autores dessa documentação, identificando quem as 
utilizou, em que contexto e com qual finalidade (cf. Molano Vega, 2015, 
p. 170), podemos entender que a linguagem, além de ser reconhecida 
como um indicativo da “experiência social” de determinada 
comunidade, também aparece como um “fator decisivo para a 
reprodução social” (Ortega, 2011, p. 12). 

 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 42 

Referências 
BACELLAR, Bernardo de Lima e Melo. Diccionario da Lingua Portugueza 
em que se acharão dobradas palavras do que traz Bluteau e todos os 
mais diccionaristas juntos... Lisboa: Off. de Jozé de Aquino Bulhoens, 
1783. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1712, Tomo 2. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Lisboa: na Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, Tomo 6. 

DIDEROT, Denis; D’ALEMBERT, Jean le Rond (eds.). Encyclopédie, ou 
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers etc. University 
of Chicago: ARTFL Encyclopédie Project (Autumn 2017 Edition), 
Robert Morrissey and Glenn Roe (eds.). 
http://encyclopedie.uchicago.edu/. 

EXPOSIÇÃO das festividades celebradas na reedificada Villa Real de 
Santo Antonio [...] junta-se o sermão [...] e o elogio [ao] senhor 
Marquez de Pombal. Lisboa: Regia Officina Typografica, 1776. 

FERES Júnior, João. O conceito de civilização: uma análise transversal. 
In: FERES Júnior, João (org.). Léxico da história dos conceitos políticos do 
Brasil. 2.ed. rev. ampl. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, p. 
423-454. 

FERES Júnior, João; SÁ, Maria Elisa Noronha de. Civilização. In: 
FERES Júnior, João (org.). Léxico da história dos conceitos políticos do Brasil. 
2.ed. rev. ampl. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, p. 209-231. 

FIGUEIREDO, Antonio Pereira. Parallelo de Augusto Cesar e de Dom José, 
o Magnânino rey de Portugal. Lisboa: Regia Officina Typográfica, 1775. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  

http://encyclopedie.uchicago.edu/


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 43 

LIMA, Luís Filipe Silvério. Civil, civilidade, civilizar, civilização: usos, 
significados e tensões nos dicionários de língua portuguesa (1562-1831). 
Almanack, n. 3, p. 66-81, 2012. 

MELO, Sebastião José de Carvalho e. Observações secretíssimas do 
Marquês de Pombal, Sebastião José de Carvalho e Melo, na ocasião da 
inauguração da Estátua Equestre no dia 6 de junho de 1775, e entregues 
por ele mesmo oito dias depois ao senhor rei D. José I. In: MELO, 
Sebastião José de Carvalho e. Memórias secretíssimas do marquês de Pombal e 
outros escritos. Mem Martins: Publicações Europa-América, s/d, p. 
245-252. 

MENDONÇA, Marcos Carneiro de. A Amazônia na era pombalina: 
correspondência do governador e capitão-general do Estado do 
Grão-Pará e Maranhão, Francisco Xavier de Mendonça Furtado 
(1751-1759). 2.ed. Brasília: Senado Federal, 2005, 3 v. 

MOLANO VEGA, Mario Alejandro. Reinhart Koselleck, Historias de 
conceptos. Conceptos Históricos, n. 1, p. 162-181, 2015. 

ORTEGA, Francisco. Ni nación ni parte integral : “colonia”, de 
vocablo a concepto en el siglo XVIII iberoamericano. Prismas, n. 15, p. 
11-29, 2011. 

PORTUGAL. Arquivo Histórico Ultramarino. Códice 465. Cópia da 
Instrução de Governo passada a José de Almeida de Vasconcelos, em 1º 
de outubro de 1771, anexa à de D. Luís da Cunha de Menezes, datada 
de 06 de fevereiro de 1777. 

SANTOS, Antonio Cesar de Almeida. Para viverem juntos em povoações bem 
estabelecidas : um estudo da ação urbanística pombalina. Curitiba, 1999. 
Tese (Doutorado em História). Universidade Federal do Paraná. 

SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da lingua portugueza composto pelo 
padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 44 

Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa: Typographia Lacerdina, 
1789, 2 volumes. 

SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da lingua portugueza. 4.ed. Lisboa: 
Impressão Regia, 1831, 2 v. 

SILVA, António Delgado da. Collecção da Legislação Portugueza desde a 
última Compilação das Ordenações : Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: 
Typografia Maigrense, 1830. 

STAROBINSKI, Jean. La palabra “civilización”. Prismas n. 3, p. 9-36, 
1999. 

WILLIAMS, Raymond. Palabras clave. Um vocabulário de la cultura y la 
sociedade. 1.reimp. Buenos Aires: Nueva Visión, 2003. 

 

Publicado originalmente no Glossário em 16 de abril de 2019. 
Revisado em 21 de maio de 2020.  

 

 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 33-44, 2025​  



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 45 

 

Colégio 
 

Álvaro de Araujo Antunes1 
Thiago Gomes Medeiros2 

Jane Elisa Otomar Buecke3 
 

 

Segundo Bluteau, o termo colégio faria parte do campo 
semântico das escolas, aproximando-se ainda de ginásio ou escola de 
filósofos. Em seu dicionário, publicado entre 1712 e 1721, e o 
suplementado nos anos de 1727 e 1728, o colégio (collegium) possui, 
basicamente, um duplo sentido: “corpo ou companhia de pessoas da 
mesma profissão, mesmos cargos e dignidades”; e “lugar onde se 
ensinam humanidades e as ciências”, sob a observância das “mesmas 
leis para instruir e ensinar” Bluteau (1712, t. 2, p. 375). Relacionando as 
acepções, compreende-se que se trata, portanto, de um espaço regrado, 
que congrega pessoas de mesmas dignidades ou profissão e se destina 
ao ensino especializado das ciências e das humanidades. Na obra de 
António de Moraes Silva, o colégio continua sendo descrito como a 
casa onde se ensinam as “boas artes” e, por extensão, a “corporação de 
pessoas que seguem a vida literária”. Assim como no vocabulário de 
Bluteau, o colégio se refere ao conjunto de pessoas da mesma profissão 
ou dignidade, como seria o caso da corporação ou “colégio dos 
carpinteiros” (Silva, 1789, v. 1, p. 413). Insinua-se no exemplo citado 
uma acepção mais ampla para o termo, capaz de abarcar outras formas 
de conhecimento, notadamente o dos ofícios mecânicos, e reforça-se a 

3 Doutora em Educação; técnica pedagógica da Universidade Estadual do Pará 
(UEPA). janeelisa@msn.com  

2 Doutorando do Programa de Pós-graduação em História da Universidade Federal de 
Ouro Preto (UFOP). professorthiagomedeiros@gmail.com  

1 Doutor em História; professor da Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). 
alvaro.antunes@ufop.edu.br  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 

mailto:janeelisa@msn.com
mailto:professorthiagomedeiros@gmail.com
mailto:alvaro.antunes@ufop.edu.br


 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 46 

 

concepção de congregação de pessoas de mesma categoria. Para Pinto 
(1832, s/p.), o colégio tem como significado: a casa dos que seguem as 
letras - sem referência aos ofícios mecânicos e menos ainda aos seus 
conhecimentos -; ou a corporação das pessoas da mesma profissão.  

Entre os séculos XVI e XVII, os colégios são considerados como 
verdadeiros “protagonistas da cena escolar” (Hildorf, 2006, p. 73). 
Segundo Hildorf (2006, p. 62), os colégios eram “casas que acolhiam 
professores, que repassavam as lições ou preparavam os alunos para 
seguir os cursos das universidades”. Os colegiais eram os que 
estudavam um determinado autor ou obra, ou seja, liam em conjunto 
(co-legere). No latim, collegiarius designa aquele ou aquilo que está em uma 
associação, que pertence a uma associação, comunidade; enquanto que 
collegium, diz respeito à ação de ser colega, companheiro de mesmo 
ofício, dignidade ou emprego (Saraiva, 1993, p. 245). Observe-se, que, 
com o passar do tempo, o sentido de coligação, presente em todas as 
definições dos dicionários mencionados, foi adotado para nomear uma 
instituição de ensino que congregaria professores, enquanto a escola 
não prescindiria desse caráter associativo.  

Em uma rápida consideração mais vertical sobre os colégios em 
Portugal e seus domínios, é possível identificar aspectos que expandem 
os limites definidos pelos dicionários ou não são explorados pelas 
grandes sínteses da história da educação. Neste sentido, trabalhos como 
os de Jane Elisa Otomar Buecke e Sonia Maria da Silva Araújo (2022), 
sobre os colégios no Grão-Pará e Maranhão, e de Thiago Gomes 
Medeiros (2022), acerca dos colégios jesuítas na capitania da Paraíba, 
têm a revelar muito sobre as peculiaridades dessas instituições de 
doutrina e instrução. Este último autor, por exemplo, observa que o 
termo colégio estaria vinculado mais aos jesuítas, enquanto que os 
carmelitas e franciscanos estariam associados aos conventos e os 
beneditinos aos mosteiros (Medeiros, 2022, p. 117). Talvez, estas 
especificações pudessem indicar formas institucionais ou de instrução 
distintas conforme as ordens, hipótese que seria preciso apurar. Para o 
momento caberia considerar que Antônio de Moraes Silva não destaca 
grandes particularidades. Para ele, convento é a clausura de religiosos e 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 47 

 

religiosas de alguma ordem – sem especificação de quais seriam – ou a 
congregação de pessoas (Silva, 1789, v. 1, p. 349). Já mosteiro é definido 
apenas como casa de monja ou monge (Silva, 1789, v. 2, p. 99). Por sua 
vez, Bluteau faz uma pequena distinção entre os conventos e 
monastérios, sendo que o primeiro termo se refere ao local religioso 
habitado por pessoas em clausura e o segundo por monges (Bluteau 
1712, t. 2, p. 517). Portanto, não é possível distinguir nos dicionários do 
século XVIII grandes diferenças entre conventos e monastérios, para 
além do público que abrigava. Não há qualquer menção ao ensino 
recebido nesses ambientes.  

No universo lusitano, o termo colégio – que, muitas das vezes, se 
confundia ou se associava com seminários, missões, recolhimentos, 
orfanatos, escolas e universidades – não excluiria iniciativas seculares, 
em especial nos séculos XVIII e XIX. Nas centúrias anteriores, os 
colégios estiveram sob o controle e administração de beneditinos, 
oratorianos e, sobretudo, jesuítas, como era o caso do Colégio das Artes 
de Coimbra e o Colégio de Santo Antão. Uma simples comparação 
entre esses dois últimos estabelecimentos demonstra o quão extenso era 
o leque das disciplinas ministradas e o quanto diferentes eram suas 
configurações. No Colégio das Artes de Coimbra, que servia como uma 
espécie de curso preparatório para entrar na universidade da mesma 
localidade, os jesuítas cuidavam de ensinar: “primeiras letras”, gramática 
latina, teologia, poesia, retórica, matemática, grego, hebraico e filosofia. 
No Colégio de Santo Antão, um dos mais antigos da ordem em Lisboa, 
se ensinava: gramática, retórica, filosofia, teologia, astronomia, 
matemática e a arte de navegar (Rosa, 2014). Em geral, nota-se o caráter 
especializado e aprofundado do conhecimento ensinado nos colégios, 
mesmo porque cada uma das instituições colegiais aparentava ter 
particularidades quanto ao currículo, ao público ou ao propósito.  

A partir de 1759, o afastamento dos inacianos deixou espaço para 
que a iniciativa privada, outras ordens religiosas e o Estado assumissem 
diretamente a promoção da educação, dentro de uma lógica de 
secularização e de reforma. Para a distinta mocidade portuguesa, foi 
criado o Real Colégio dos Nobres, instalado em prédio outrora ocupado 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 48 

 

por um seminário administrado por jesuítas. O Real Colégio dos 
Nobres oferecia um vasto rol de estudos, que incluía a gramática latina, 
retórica, grego, filosofia, geografia e desenho (ANTT - Ministério do 
Reino, maço 609, livro 8). Parcela, e não a totalidade, dessas matérias 
também constaria no plano de colégios destinados às camadas menos 
privilegiadas da sociedade, o que não afasta a hipótese de que, na 
prática, a instrução fosse muito distinta.  

Com uma forte marca assistencialista, entre os séculos XVI e 
XVIII, foram criados colégios destinados aos menos afortunados e 
desamparados. Em geral, esses estabelecimentos visavam evitar 
“contaminação dos inocentes” ou purgar a corrupção dos desvalidos. 
Para tanto faziam uso da reclusão e de estratégias disciplinares que 
envolviam o ensino da doutrina cristã e a aplicação de castigos 
corporais. Nesses colégios, os modelos educativos eram muito similares 
aos rigores das ordens religiosas. Com maior ou menor acuro, para além 
dos conhecimentos mais elementares, aos meninos internos deveria se 
ensinar o latim e a solfa, enquanto às mulheres cabiam as “ocupações 
apropriadas do sexo” (Guedes, 2006, p. 23 e 25). No século XVIII e no 
XIX, novos estabelecimentos são abertos para o ensino da juventude e 
assistência social. A crescente diminuição do prestígio dos inacianos foi 
acompanhada pela ampliação de oportunidades para outros agentes 
educacionais: ordens religiosas, a Coroa, os professores. 

 A ação do estado na educação das camadas menos privilegiadas 
da sociedade foi controlada pela Intendência Geral de Polícia, órgão ao 
qual esteve subordinada a Casa Pia. À época, havia a clara percepção de 
que o regulamento social e o desenvolvimento nacional demandavam 
ensino e vigilância, de onde se incluir na alçada da polícia o serviço 
educacional de parte da população. Na Casa Pia, segundo Ana Guedes 
(2006, p. 69-70), as “práticas religiosas já não sobrecarregavam a vida 
quotidiana dos órfãos”, a qual seria “ritmada, sobretudo, pelas 
atividades educativas, formativas e produtivas”. Na Casa Santa Isabel, 
destinadas às meninas órfãs, seria oferecido o ensino da leitura, da 
escrita e das contas. Não faltaria, contudo, uma instrução voltada à 
formação manufatureira, envolvendo a fiação, o bordado, a tecelagem 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 49 

 

de fitas, rendas, algodão, tafetás, cetins etc. (ANTT - Ministério do 
Reino, maço 453, caixa 568). Essa secularização dos interesses não 
afastaria, contudo, as disposições de ensino religioso, o que pode ser 
verificado nas instruções de Diogo Inácio de Pina Manique aos 
professores da Casa Pia. Segundo o intendente de polícia, a doutrina 
cristã era recomendada para:  

iluminar o entendimento dos mestres e fazer-lhes criar os verdadeiros 
sentimentos de religião e de piedade é precioso também que os seus 
corações tenham toda aquela ternura, mansidão e caridade que é tão 
importante e necessária para o ensino público e principalmente para a 
mocidade (ANTT- Manuscritos da Livraria, n. 682). 

Mesmo que de forma ligeira, os exemplos apresentados deixam às 
claras a abrangência das configurações normativas e curriculares das 
instituições escolares chamadas de colégios. Diversos eram também os 
propósitos dos colégios e os grupos sociais atendidos, normalmente 
congregando colegiais de mesma qualidade. Vale lembrar que um dos 
sentidos atribuído ao termo colégio é o de “corpo de pessoas da mesma 
profissão ou dignidade”, sentido que efetivamente se evidencia nos 
exemplos aqui apresentados, seja na congregação de professores e/ou 
religiosos, seja no perfil do alunado, cujo contorno variava entre a 
nobreza e a extrema pobreza. Ademais, os exemplos rapidamente 
apresentados permitem confirmar os sentidos atribuídos pelos 
vocabulários ao termo colégio, isto é, um “lugar onde se ensinam as 
humanidades e as ciências”. Tais instituições eram vistas como 
fundamentais não apenas para o desenvolvimento intelectual dos 
indivíduos, mas também para a educação nas virtudes e na disciplina 
eclesiástica, consolidando-se como centros de formação da elite 
colonial e de evangelização dos povos indígenas, com a expansão dos 
domínios ibéricos para além-mar.  

Na América Portuguesa, o termo “colégio” designou uma 
instituição educacional com características religiosas e pedagógicas, 
desempenhando um papel central na formação intelectual e moral da 
sociedade. Inicialmente, os colégios foram estabelecidos principalmente 
por ordens religiosas católicas, como os jesuítas, franciscanos, 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 50 

 

beneditinos, carmelitas e oratorianos, que seguiam as diretrizes do 
Concílio de Trento (1545-1563). Esse concílio, que marcou a Reforma 
Católica, incentivou a criação de colégios e seminários voltados para o 
preparo formal de leigos e dos futuros clérigos, consolidando-os como 
espaços de ensino das humanidades, ciências e virtudes cristãs.  

Os colégios, administrados por ordens religiosas, eram locais de 
ensino não apenas das letras e das artes, mas também da moral e da 
disciplina religiosa. Nesses espaços, os escolares recebiam uma 
educação humanística, além de doutrinação religiosa e disciplinar que 
visavam modelar a mocidade conforme os padrões católicos da época. 
Como já se disse, os jesuítas, em particular, desempenharam um papel 
central na consolidação desses estabelecimentos, destacando-se, ainda 
na segunda metade do século XVI, o Colégio da Bahia, fundado em 
1553, o Colégio de São Paulo, em 1554, e o Colégio de Olinda, em 
1574. Esses colégios se distinguiam por sua abrangência educacional. 
Eram verdadeiros centros de irradiação cultural e intelectual na colônia 
lusitana. Além disso, propagaram o ensino escolar influenciando 
diretamente a formação das primeiras gerações de letrados na América 
portuguesa. O ensino jesuítico visou à formação de jovens preparados 
para assumir posições de liderança tanto na Igreja quanto na 
administração colonial. 

Os estudos de Bruno Martins Boto Leite (2020) e Amanda Vila 
Nova (2021) auxiliam a compreensão do termo colégio de perfil Jesuíta, 
para além das atividades estritamente escolares. Os inacianos residiam e 
exerciam suas funções nos Colégios, entretanto o “núcleo colegial – 
apesar da palavra nos remeter sempre às instituições de ensino – era 
uma unidade bastante complexa de agregação dos jesuítas” (Leite, 2020, 
p. 22). Os autores reforçaram a abrangência de tarefas dos espaços 
colegiais jesuíticos e destacaram sua multifuncionalidade. A educação 
escolar era apenas uma das várias funções desempenhadas nos colégios. 
Estes serviam também como locais de culto, moradia, administração 
financeira, centro de poder, fábricas, contribuindo significativamente 
para a consolidação da empresa missionária da Companhia de Jesus.  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 51 

 

A atuação dos colégios jesuítas gerou controvérsias, 
especialmente devido ao seu poder e à sua autonomia frente às 
autoridades civis. A influência da Companhia de Jesus sobre a educação 
e a sociedade colonial foi um dos principais motivos que levaram à 
expulsão dos inacianos por ordem do Marquês de Pombal em 1759. 
Essa medida visou enfraquecer o poder dos jesuítas sobre o ensino e 
introduzir um modelo educacional mais alinhado com os interesses do 
Estado português, marcando o início de um processo de secularização 
da educação na colônia. Essas instituições deixaram um legado 
duradouro na cultura educacional da América portuguesa, mesmo após 
a dissolução dos núcleos colegiais jesuíticos com o banimento da 
Companhia de Jesus dos domínios de Portugal.  

De acordo com Jerome Aixalá (2001), o termo colégio, dentro da 
perspectiva inaciana, indica a residência de uma comunidade de jesuítas, 
composta por membros formados e outros em formação. Tomando 
por base a morte de Inácio de Loyola (1556), existiam vários tipos de 
colégios: 

a)​ “Colégios universitários”: instituições onde jesuítas em 
formação residiam enquanto frequentavam universidades 
externas, como ocorreu em Paris (1540), Coimbra, Pádua, 
Lovaina (1542), Colônia, Valência (1554).   

b)​ “Colégios internos exclusivos”: lugares em que os próprios 
jesuítas lecionavam para outros jesuítas residentes, 
exemplificado pelo Colégio de Gandía (1546). 

c)​ “Colégios internos abertos”: locais onde estudantes não jesuítas 
participavam das aulas ministradas por professores inacianos 
destinadas aos membros residentes, como os colégios de Goa 
(1543) e Gandía (1547).  

d)​ “Colégios para estudantes externos”: espaços voltados 
predominantemente para o ensino de estudantes externos, não 
jesuítas, mas onde alguns jesuítas também podiam assistir às 
aulas, como os colégios de Messina (1548) e Roma (1551).  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 52 

 

Além desses, existiam colégios especializados, como o Colégio 
Germânico de Roma (1552), dedicado à formação clerical e 
equivalentes aos seminários eclesiásticos, bem como convictórios,  
‘residências’ para estudantes seculares, como o de Viena (1553). Essas 
instituições eram anexadas a casas jesuítas voltadas a ministérios 
apostólicos, desempenhando um papel integrador entre a formação 
acadêmica e o preparo espiritual. Por fim, “colégio era um domicílio 
que podia ter rendas fixas, onde viviam os estudantes e seus 
professores”, ao passo que esses espaços evoluíram devido às várias 
finalidades e receberam nomes específicos (Aixalá, 2001, p. 678).  

O primeiro colégio jesuíta foi fundado em Coimbra no ano de 
1542, e se tornou um importante centro de formação de missionários e 
educadores. Nele, formaram-se Manoel da Nobrega e José de Anchieta, 
dois dos mais atuantes padres na catequese e educação do Brasil 
quinhentista. Pode se dizer que desde a sua fundação, a Companhia de 
Jesus se preocupou com a formação dos seus integrantes visto que a 
quarta parte das suas Constituições trata especificamente dessa questão 
com o título “O aprendizado e outros meios de ajudar o próximo, que 
devem ser transmitidos àqueles que permanecem na sociedade”.  

O primeiro colégio para alunos externos da Companhia foi 
aberto em 1543 em Goa, mas foi o Colégio de Messina, criado na Itália 
em 1548 que estruturou a educação institucionalizada baseando-se nas 
influências que seus fundadores receberam da Universidade de Paris. 
Adequaram o modus parisiense que, diferentemente do modus italiano, 
previa de antemão um conjunto de conhecimentos proporcionais ao 
nível dos alunos, distribuídos em classes por idade e por nível de 
instrução e realizavam exercícios escolares a fim de mobilizar as suas 
faculdades mentais. O método escolástico vivenciado em Paris, cujos 
pilares eram as preleções, as disputas e as repetições, passou a ser 
utilizado nos colégios jesuítas (Saviani, 2013).4 Cada colégio deveria ter 

4 As disputas eram debates formalizados e organizados em torno de um tema, em que 
os estudantes eram estimulados a elaborar argumentos a fim de desenvolver sua 
habilidade retórica e sua fundamentação filosófica e teológica. 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 53 

 

um reitor que centralizaria todas as atividades, sendo responsável em 
dirigir as reuniões docentes e presidir as solenidades acadêmicas.  

Com base em suas experiências como reitor do Colégio de 
Messina, o Padre Jerônimo Nadal redigiu um plano de estudos a ser 
utilizado naquele colégio em 1551 e o enviou para o colégio jesuíta em 
Roma. A partir de 1557, quando se tornou Prefeito de Estudos do 
Colégio Romano, nomeou o Padre Ledesma como revisor desse plano 
inicial a fim de apresentá-lo como proposta de direção geral educativa 
da ordem na Congregação de 1573. Foi, entretanto, o Padre Claudio 
Acquaviva, Geral da ordem a partir de 1581, quem coordenou o 
movimento de reformulação e testagem desse plano de estudo que se 
tornou o manual educativo dos jesuítas em 1599, conhecido como Ratio 
Studiorum. 

Segundo Franca (2019), no ano de promulgação do Ratio, havia 
245 colégios mantidos pela Companhia de Jesus. Em 1749 o total já era 
de 669. Em sua maioria estavam localizados na Europa - cerca de 546 -, 
e os demais nas províncias missionárias, localizadas nas colônias. A 
proposta do Ratio Studiorum era que os escolásticos cursariam 
gradativamente os cursos de Gramática, Filosofia e Teologia. Assim, os 
colégios formariam os religiosos e “os letrados, que se desincumbiriam 
da função de vigilantes da cultura” (Paiva, 2016, p. 51). De acordo com 
o seu princípio constitucional, uma vida dedicada ao serviço de 
evangelização deveria ser cimentada em uma formação que capacitasse 
o religioso a usar os mecanismos carnais, como a retórica, por exemplo, 
para convencer os pecadores. 

Para Leitão (2011), os fundadores da missão entendiam os 
colégios como espaço de aperfeiçoamento das faculdades mentais do 
homem a fim de torná-lo útil à sociedade. A formação tanto de novos 
membros como de componentes externos deveria edificá-los e 
ensiná-los a ter, sobretudo, domínio de si. Para isso, a doutrina cristã se 
colocava como fundamental. Uma educação sem esse fundamento seria 
perigosa para a sociedade porque a deixaria exposta ao paganismo ou à 
mercê da cooptação de protestantes. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 54 

 

​ Conforme o Ratio, os colégios e universidades tinham como 
propósito formar os futuros membros da Companhia. Ao reitor não 
caberiam apenas funções burocráticas e/ou administrativas, ele deveria, 
principalmente, estimular e desenvolver os exercícios literários, visitar as 
classes e acompanhar e avaliar as disputas. A maioria dos colégios 
europeus, incluindo o primeiro colégio jesuíta em Coimbra, tinha como 
propósito a formação de jesuítas para missões, além de receber alunos 
externos. Os colégios jesuítas eram espaços físicos e administrativos que 
congregavam os padres em torno da organização da missão de 
evangelizar os gentios das colônias portuguesas. 

No Brasil foram instalados 19 colégios jesuítas e entre eles é 
possível perceber diferenças. Segundo Franzen (2002), os colégios da 
Bahia, Rio de Janeiro e Pernambuco foram fundados por meio de cartas 
régias e por isso gozavam de apoio e concessões especiais do Reino, 
como isenção de impostos, isenções na alfândega, além do privilégio de 
manter livros proibidos em suas livrarias.5 O Colégio de Santo 
Alexandre, instalado no Estado do Maranhão e Grão-Pará, foi uma 
instituição educativa com atuação social ampla que contribuiu com a 
formação de sujeitos diversos no Norte da América portuguesa, os 
quais compuseram a sociedade local, e promoveram a circulação e o 
trânsito de elementos ou fragmentos das culturas em contato, 
produzindo novas configurações nesse processo. 

A nomenclatura colégio, nesse caso, tem o sentido de grupo 
colegiado com o mesmo fim: a evangelização dos povos indígenas. 
Mesmo já tendo angariado experiência na educação institucionalizada, a 
prioridade da Companhia de Jesus era a missão evangelística e o colégio 

5 O capítulo XIV das Constituições trata sobre os livros que deveriam ser utilizados na 
aula. Segundo o texto, livros suspeitos e de autores suspeitos não deveriam ser 
abordados. A censura era principalmente ao autor, pois considerava-se que se o livro 
não fosse de doutrina suspeita, mas, seu autor sim, este poderia seduzir os alunos e ser 
uma má influência. Os livros que contivessem hábitos considerados prejudiciais aos 
bons costumes de conduta, também deveriam ser evitados. Ressalte-se que a restrição 
era para o uso nas aulas, mas com a autorização superior, como no caso dos colégios 
citados, os reitores poderiam manter esses livros em suas bibliotecas a fim de 
analisá-los e criticá-los. 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 55 

 

jesuíta no Pará se caracterizou como um centro administrativo e 
financeiro da missão. A instalação da Missão ocorreu com a fundação 
de uma casa que serviu de hospedagem e de passagem para os padres 
em trânsito entre um aldeamento e outro em que os padres se 
organizavam para sair em missão pela região.  

​ Além de recursos financeiros e mestres capacitados para a 
implementação dos estudos, era necessário condições para que os 
estudantes vivessem no colégio, já que a formação dos religiosos 
ocorria por meio do internato, livros, vestidos, mantimento e quinta 
para recreação. A garantia de sustento próprio era uma das condições 
para que a casa jesuíta se tornasse um colégio. Oliveira (2015, p. 31) 
explica que “os colégios da companhia, em Portugal, iam além de casas 
de estudos, serviam também de moradia de seus mestres e pares, 
centralizavam-se ali a organização e a administração da ordem”. Esse 
modelo de colégio é o que se replicou nas colônias, principalmente para 
a organização das missões. 

Para Bittar e Ferreira Junior (2002, p. 693) os colégios jesuítas 
eram como “lócus irradiadores da tradição humanística greco-romana 
cristianizada pela Igreja católica ao longo da Idade Média”. Por isso, as 
humanidades latinas compunham as primeiras classes que embasavam a 
formação do futuro jesuíta. Semelhantes aos congêneres portugueses, 
conforme apresentado no início do presente verbete, os colégios 
serviam à instrução de ofícios e artes mecânicas. No contexto brasileiro, 
esses colégios precisaram atender necessidades locais e lidar com os 
materiais disponíveis. Nos colégios, as oficinas de artes mecânicas 
formavam oficiais para atender às demandas criadas pelo próprio 
complexo que envolvia o colégio – igrejas, residências, fazendas. Nelas 
se desenvolviam as atividades de pedreiro, ferreiro, carpinteiro, escultor, 
torneiro e alfaiate. Todas tinham o objetivo de assistir às necessidades 
do colégio e, possivelmente, da comunidade em geral. Os oficiais eram 
formados de índios e negros escravos e/ou forros. A formação destes 
oficiais era, seguramente, vital à subsistência do Colégio e da própria 
Missão.  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 56 

 

Nessa breve reflexão sobre o conceito de colégio jesuíta é preciso 
nos desprender da visão conservadora da educação, impregnada na 
historiografia da área, que reduz os colégios jesuítas a espaços de 
formação de padres e letrados. Sem pretender negar esse papel, 
cumprido principalmente pelos primeiros colégios jesuítas instalados na 
Europa, observamos que os colégios instalados no Norte da América 
portuguesa ante os desafios sociais, econômicos e culturais, na prática, 
atuaram politicamente em seu território. 

Por isso, podemos concluir que a principal função do colégio na 
colônia era a missão jesuíta e a formação de religiosos só fazia sentido 
para garantir missionários capacitados para a obra. Mesmo já com um 
plano pedagógico criado para os colégios – o Ratio Studiorum – cada 
colégio tinha sua autonomia para se organizar conforme suas 
condições. Nesse sentido, podemos questionar a visão cristalizada por 
Franca (2019) e Saviani (2013) de que os colégios jesuítas eram centros 
formadores da elite colonial brasileira. Do dicionário aos colégios 
instituídos, nota-se alguma persistência semântica do termo Colégio, em 
especial no que toca à congregação de iguais; ao mesmo tempo, o 
concreto dos casos, com especial destaque às instituições jesuítas, a 
diversidade se apresenta quanto às formas e aos propósitos. 

 

Referências 
AIXALÁ, Jerome. COLEGIOS. In: O'NEILL, Charles E.; 
DOMÍNGUEZ, Joaquín M.ª (org.). Diccionario Histórico de la Compañía de 
Jesús: biográfico-temático. V. 1. Madrid: Ortega Ediciones Gráficas, 
2001, p. 682-685. 

BITTAR, Marisa; FERREIRA Junior, Amarilio. O ofício de ensinar: 
dos preceptores aos professores. Série-Estudos-Periódico do Programa de 
Pós-Graduação em Educação da UCDB, 2002. 

BUECKE, Jane Elisa Otomar; ARAUJO, Sônia Maria da Silva. 
Educação no Estado do Maranhão e Grão-Pará: colégios, letras, 
civilidade e ofícios no contexto da missão jesuíta. In. SANTOS, 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 57 

 

Antonio César de Almeida; CARVALHO JUNIOR, Eduardo Teixeira 
(orgs.) Sociedades, cultura e educação na ilustração luso-brasileira. Porto Alegre, 
RS: Editora FI, 2022. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1712, tomo 2. 

FRANCA, Leonel, S. J. O método pedagógico dos jesuítas – O Ratio Studiorum. 
Campinas, SP: Kírion, 2019. 

FRANZEN, Beatriz Vasconcelos. Os Colégios jesuíticos no Brasil: 
educação e civilização na Colónia (1549-1759). Brotéria Cristianismo e 
Cultura, Lisboa: Brotéria, 2002. 

GUEDES, Ana Isabel Marques. Os colégios dos meninos órfãos, século XVII 
e XIX: Évora, Porto e Braga. Lisboa: ICS, Imprensa das Ciências 
Sociais, 2006. 

HILDORF, Maria Lúcia Spedo. O aparecimento da escola Moderna. Uma 
história ilustrada. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.  

LEITÃO, Ana Rita Bernardo. Problemática assistencial, sociocultural e 
educativa nas Aldeias e Missões do Real Colégio de Olinda (séculos XVII e 
XVIII): contributos para a História Indígena e do Ensino do Português 
no Brasil. Tese. Universidade de Lisboa. 2011. 

LEITE, Bruno Martins Boto. Fábrica de intelectuais: o ensino de Artes 
nos Colégios jesuíticos do Brasil, 1572-1759. In: História Unisinos, v. 24, 
n. 1, p. 21-33, 2020.  

MEDEIROS, Thiago Gomes. Homens de saber na Capitania da 
Paraíba: uma breve trajetória da Companhia de Jesus, da conquista a 
expulsão. In: SANTOS, Antonio César de Almeida; CARVALHO 
JUNIOR, Eduardo Teixeira (orgs.) Sociedades, cultura e educação na 
ilustração luso-brasileira. Porto Alegre, RS: Editora FI, 2022. 

NOVA, Amanda Vila. O Real Colégio Jesuíta de Olinda: um olhar para a 
história, concepção funcional, e espacial no século XVI. 37 f. TCC 
(Graduação) - Curso de Licenciatura Plena em História, Departamento 
de História, Universidade Federal Rural de Pernambuco, Recife, 2021.  
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 58 

 

OLIVEIRA, Natalia Cristina de. A educação jesuítica e o colégio de Santo 
Antão, de Lisboa, no século XVI. Mestrado em Educação. Universidade 
Estadual de Maringá, Maringá. 2015. 163 f 

PAIVA, José Maria de. Educação Jesuítica no Brasil Colonial. In: 
LOPES, Eliane Marta Teixeira et all. (org.) 500 anos de educação no Brasil. 
5. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 

PINTO, Luiz Maria da Silva, Diccionario da lingua brasileira. Ouro Preto: 
Typographia de Silva, 1832. 

ROSA, Tereza da Fonseca. O Iluminismo e a expulsão dos jesuítas do 
Império Português: as reformas pombalinas e o plano dos estudos 
menores. Revista de História Regional, Ponta Grossa, v. 19, n. 2, p. 
361-383, 2014. 

SARAIVA, F. R. dos Santos. Novíssimo dicionário Latino-Português: 
Etimológico, Prosódico, Histórico, Geográfico, mitológico, biográfico 
etc. 10. ed. Rio de Janeiro: Livraria Garnier, 1993.  

SAVIANI, Demerval. História das ideias pedagógicas no Brasil. 4. ed. 
Campinas: Autores Associados, 2013. 

SILVA, Antônio de Morais. Diccionario da lingua portugueza composto 
pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio 
de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa: Na Officina de 
Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

 

Publicado originalmente no Glossário em 03 de abril de 2025 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 45-58, 2025​  
 

 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 59 

 

Curioso(s) e curiosidade 
 

Antonio Cesar de  Almeida Santos1 
 

 

A ideia de elaborar um glossário de termos setecentistas surgiu 
em 2016, durante a realização do III Colóquio Cultura e educação na 
América portuguesa. Naquela ocasião, alguns dos participantes do evento, 
provocados por uma comunicação que se referia à obra Recreação 
Filosófica, do padre oratoriano Teodoro de Almeida (Govaski, 2016), 
discutiram a possibilidade de produzir um conjunto de textos que 
abordassem os significados de diversas palavras para a sociedade 
portuguesa do século XVIII. A proposta derivava do subtítulo dos seis 
primeiros volumes da mencionada obra, no qual se faz referência a 
“pessoas curiosas”, expressão que chamou a atenção de integrantes do 
Grupo de Pesquisa Cultura e educação nos Impérios ibéricos (CEIbero): quem 
seriam as tais “pessoas curiosas”? Alguns anos antes, pesquisadores do 
CEIbero já haviam sugerido que era necessário investigar o sentido 
atribuído a determinadas palavras nos seus contextos de enunciação, de 
onde surgiu o Glossário de termos do mundo ibérico setecentista. 

Com o Glossário, nosso objetivo é o de construir uma 
compreensão da sociedade em que determinadas palavras (ou 
expressões) circulavam; assim, “com a ajuda de textos” – as nossas 
fontes –, pretendemos “chegar a enunciados que ultrapassam os textos, 
porquanto os situa em um contexto histórico de significação” 
(Koselleck, 2021, p. 146). Para alcançar o objetivo proposto, analisamos 
“expressões e construções de linguagem” (Turin, 2019, p. 18) 
registradas em materiais produzidos por uma determinada sociedade, 
desconfiando 

1 Doutor em História; professor da Universidade Federal do Paraná (UFPR). 
acsantos@ufpr.br  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 

mailto:acsantos@ufpr.br


 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 60 

 

[...] da enganosa transparência da linguagem das fontes, que muitas 
vezes camufla sua radical alteridade semântica sob uma fina camada 
lexical de palavras conhecidas –, vozes familiares que nos levam a 
acreditar falsamente no imediatismo e na transparência de seus 
significados (Fernández Sebastián, 2023, p. 36). 

Alterações nos significados de palavras são algo comum, pois eles 
são contingentes e derivam de práticas sociais historicamente situadas; 
ainda assim, entendemos ser válido investigar os usos e significados que 
uma dada sociedade confere a determinadas palavras, no caso, as 
palavras curioso(s) e curiosidade na sociedade portuguesa do século 
XVIII. Isso se deve, em parte, a uma consulta prévia a dicionários 
publicados, em Portugal, naquele século, quando se constata que houve 
uma transformação nas noções correspondentes a essas palavras. Os 
dicionários são aqui especialmente invocados porque, conforme João 
Paulo Silvestre (2004, p. 8), eles apresentam um discurso “legitimador 
de um determinado uso” das palavras. 

No início do século XVIII, o religioso teatino Rafael Bluteau 
registrou, em seu Vocabulário português e latino, que o substantivo curioso 
designava a pessoa interessada em saber “coisas que lhe não 
importam”, indicando ainda que “os curiosos são grandes 
perguntadores, como o Mestre deles, o Demônio”, e que procuravam 
investigar “coisas ocultas”. Por sua vez, curiosidade expressava um 
“desordenado desejo de ver, ou de saber coisas novas, ou que nem são 
úteis nem necessárias”, sendo o atributo “dos que investigam coisas 
ocultas” (Bluteau, 1712, t. 2, p. 642). 

Em 1755, o padre secular Carlos Folqman publicou seu Dicionário 
português e latino ... compilado do Vocabulário do Reverendo Padre D. Raphael 
Bluteau e dos melhores Dicionários de várias línguas. Para Folqman, o 
substantivo curioso identificava aquele que é “amigo de saber” e “de 
aprender”. Curiosidade não recebeu maior atenção, apenas sendo 
indicada sua etimologia: “curiositas, átis”. Mas, Folqman registra uma 
novidade, a palavra “curiosa” (Folqman, 1755, p. 151); a flexão feminina 
de curioso estava ausente em Bluteau. 

No final daquele século, apareceu um outro dicionário. O 
bacharel Antonio de Moraes Silva publicou o Dicionário da língua 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 61 

 

portuguesa, em 1789 (primeira edição), informando tratar-se de uma 
edição revista do Vocabulário de Bluteau, que havia sido publicado entre 
1712 e 1728. Em seu Dicionário, Silva define curiosidade como “o 
cuidado e diligência particular” que têm os que desejam “fazer bem 
alguma coisa”. Assim, um sujeito curioso (adjetivo) é pessoa dotada “de 
curiosidade”, interessada em fazer “as coisas com cuidado para que 
saiam bem”. Como substantivo, curioso é quem aprendeu pela prática, 
“que não deu anos a aprende-la com mestre e não a sabe a 
fundamento” (Silva, 1789, v. 1, p. 356). Os três dicionários também 
apresentam o advérbio curiosamente: “com desejo de saber” (Bluteau), 
“com aplicação, com estudo” (Folqman) e “com curiosidade” (Silva). 

Percebe-se, pelos dicionários indicados, que houve uma 
transformação significativa nas noções de curioso e de curiosidade, no 
decorrer do século XVIII: a pessoa que investigava “coisas ocultas” e 
cujo mestre era “o Demônio” passou a ser alguém interessado em 
realizar as coisas com cuidado e diligência. Também devemos destacar o 
registro de Carlos Folqman, que atribuiu o significado de “amigo de 
aprender” para a palavra curioso. Este significado provém de studiosus, 
que designa uma pessoa estudiosa; entretanto, para a doutrina tomista, 
ainda em voga na primeira metade do século XVIII, a studiositas, 
qualidade do estudioso, opunha-se à curiositas, a característica do 
curioso. 

Antes de avançarmos na discussão acerca dos significados das 
palavras curioso(s) e curiosidade no século XVIII português, é 
importante considerar que, em Portugal, o número de pessoas 
alfabetizadas era pequeno, assim como era difícil o acesso aos novos 
conhecimentos científicos que circulavam pela Europa (Fiolhais, 2017, 
p. 90), dada as dificuldades decorrentes da ação da censura. Apesar 
dessa situação, é possível identificar a existência do que podem ser 
considerados ambientes eruditos, nos quais circulavam textos sobre a 
física e a filosofia modernas, além de obras jurídicas e morais, 
contribuindo para que, desde o final do século XVII, “começasse a 
haver em Portugal certo conhecimento das ideias e escritos mais 
importantes dos sábios e filósofos inconformistas” (Dias, 2006, p. 
121-123), em referência a pensadores franceses, em sua maior parte, 
mas também a ingleses e italianos, estes últimos identificados como 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 62 

 

pertencentes a correntes católicas modernas, como Luís Antonio 
Muratori e Antonio Genovesi (Neves, 2019). 

A propósito, diversos religiosos estiveram à frente dessa 
modernização mental dos portugueses, como o já referido padre Rafael 
Bluteau, professo da Casa de Nossa Senhora da Divina Providência, em 
Lisboa, a qual, “durante os reinados de D. Pedro II e D. João V”, 
constituiu-se em “um centro de intenso labor intelectual, albergando 
figuras de uma notável erudição e reconhecido prestígio social. [...] O 
convento foi ponto de encontro da nobreza e da corte, inclusive com a 
participação do rei” (Silvestre, 2004, p. 23). Situação semelhante ocorria 
na sede lisboeta da Congregação do Oratório, que desenvolvia “uma 
actividade pedagógica regular, apoiada num gabinete de física 
experimental, num observatório astronómico, e numa biblioteca” 
(Fiolhais, 2017, p. 92). As atividades da Congregação, que incluíam 
conferências e demonstrações de física, também atraíam grande número 
de interessados, cuja “maioria era constituída por homens de letras e 
fidalgos ilustrados” (Dias, 2006, p. 206). 

Além dos conventos, os “homens de letras” também 
frequentavam as academias (literárias ou científicas), como a existente 
na casa dos condes da Ericeira, da qual Rafael Bluteau fez parte, e que 
assim se referiu a ela: 

No ano de 1696, na livraria do Conde da Ericeira, D. Francisco Xavier 
de Meneses, se instituiu outra Academia portuguesa, com o título de 
Conferências discretas, em que, aos domingos à noite, a mais ilustre e 
erudita nobreza do reino se ajuntava a examinar e resolver questões 
físicas e morais (Bluteau, 1712, v. 1, p. 60). 

Essas academias reuniam, em geral, pessoas interessadas pelas 
novidades científicas e literárias, ainda que muitos participantes ainda 
conservassem “as marcas do gosto e da afectação retórica típicas do 
Barroco” (Araújo, 2003, p. 24). Mas, no decorrer do setecentos, essas 
associações tornaram-se importantes espaços 

[...] para o surgimento de um público esclarecido que em apoio da 
circulação de livros e periódicos estrangeiros se instruía nas mais 
recentes correntes do cientismo europeu e para o enraizar da tradição 
da reunião e do convívio intelectuais (Silva, 2020, p. 15). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 63 

 

Apesar do limitado alcance das atividades dessas academias, elas 
prenunciavam um “renovamento do espectro intelectual português” 
(Silva, 2020, p. 13), no qual despontava o exercício da crítica, uma 
atitude necessária para a renovação de ideias e mudanças culturais. 

É nesse contexto que se insere o processo de ressemantização das 
noções associadas às palavras curioso(s) e curiosidade. A propósito, 
devemos apontar que, desde a Antiguidade, a noção de curiosidade 
encerrava uma dupla dimensão: por um lado, era vista como “uma 
pulsão de saber”, indicando uma “dimensão epistemológica”, 
positivamente valorada; por outro lado, era-lhe atribuída uma dimensão 
“ético-moral”, à medida que era percebida como manifestando uma 
“libido perigosa”, negativamente percebida (Bombassaro, 2022, p. 446). 
Nesse sentido, Bluteau, ao registrar que a curiosidade seria um 
“desordenado desejo de ver, ou de saber coisas novas”, além de ser a 
“aplicação dos que investigam as coisas ocultas”, estava, aparentemente, 
seguindo uma “tradição filosófica” que sempre considerou a 
curiosidade como um “desejo vão”, estando “incluída no catálogo de 
vícios” (Tatián, 2019, p. 349). 

A percepção da Igreja católica, de forte presença em Portugal, 
sobre a curiosidade (e os curiosos) foi influenciada, principalmente, por 
Santo Agostinho e por São Tomás de Aquino, tendo sido “atacada e 
estigmatizada como um perigo potencial (e pecaminoso), pois 
comprometia a salvação da alma” (Souza Filho, 2022, p. 150). Como já 
apontamos, a doutrina tomista, “no que se refere à busca do saber”, 
estabeleceu uma distinção entre uma posição “virtuosa” e outra 
“viciosa”: à primeira corresponderia uma atitude “estudiosa”; à 
segunda, apenas “curiosa” (Theobaldo, 2022, p. 164). 

Como é possível perceber, “o estudo e as indagações em torno da 
curiosidade” e daqueles que a tinham como atributo – os curiosos – 
constituíram-se “como uma temática clássica desde a Antiguidade 
greco-romana, atravessando o mundo medieval e tendo um momento 
particularmente fecundo nos primórdios da modernidade”, passando “a 
integrar o rol das virtudes do cientista” (Theobaldo; Cruz, 2022, p. 5). 
O período moderno trouxe uma desestigmatização da curiosidade (e 
dos curiosos), que passou a ser entendida como uma atitude voltada 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 64 

 

para o aperfeiçoamento intelectual e moral: querer saber (ou aprender) 
tornou-se uma atividade útil e legítima, e a pessoa curiosa, antes vista 
como associada ao demônio e portadora de um vício, passou a ser 
aquela “que deseja e procura de algum modo saber aquilo que de algum 
modo ignora” (Bombassaro, 2022, p. 449). 

Como indicamos, o Vocabulário do padre Rafael Bluteau apresenta 
definições desabonadoras para as palavras curioso e curiosidade. 
Reforçando essa posição, no segundo volume do Suplemento ao 
Vocabulário, ele registrou alguns comentários acerca da palavra 
curiosidade, inicialmente definida como “um desejo de saber”. Todavia, 
conforme o religioso, era um desejo de saber que podia ser pernicioso, 
conformando-se ainda a um “vício de invejosos e maldizentes”, além de 
ser uma inclinação “perturbadora da quietação e do descanso, quando 
se ocupa na indagação de matérias difíceis e superiores ao 
entendimento humano”, de onde podem surgir “as heresias e o 
Ateísmo” (Bluteau, 1728, p. 479). Apesar desse tom depreciativo, Rafael 
Bluteau utilizou as palavras curioso e curiosidade nas páginas 
pré-textuais do primeiro volume de seu Vocabulário com acepções 
favoráveis. Na dedicatória a D. João V, ele saúda sua própria curiosidade 
como a responsável pela escolha das palavras que compõem o 
Vocabulário, qualificando-o como o resultado de uma “erudita 
experiência” (Bluteau, 1712, t. 1, não paginado). No lugar de se 
constituir em um “desordenado desejo de ver, ou de saber coisas novas, 
ou que nem são úteis nem necessárias” (Bluteau, 1712, t. 2, p. 642), ele 
utilizou a palavra curiosidade com um significado correlato ao de 
erudição, aproximando-se da noção de studiositas de cariz tomista, em 
flagrante oposição às definições apresentadas no segundo volume do 
Vocabulário e no Suplemento. 

Em relação à palavra curioso(s), ocorre a mesma situação. Antes 
identificado como um discípulo do demônio, o curioso (substantivo ou 
adjetivo) aparece no “prólogo do autor a todos os tipos de leitores” 
como alguém virtuoso, que poderá vir “a saber muito mais que os 
Antigos”. Bluteau reafirma o tom enaltecedor dessas noções (curioso e 
curiosidade), assinalando que “aos curiosos poupa esta obra o gasto de 
uma grande livraria”, pois “para não ser inútil ao público esta minha 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 65 

 

curiosidade, procurei reduzir a esta obra todos os livros que me vieram 
às mãos” (Bluteau, 1712, t. 1, não paginado). 

Ainda na primeira metade do século XVIII, outros autores 
portugueses utilizaram essas duas palavras – curioso(s) e curiosidade – 
com sentido favorável, como o carmelita António de Mariz Faria que, 
em 1721, publicou um livro intitulado Peregrino curioso. O autor, que se 
identifica como “mestre na sagrada teologia”, não qualifica os termos 
em questão com os sentidos que a tradição católica usualmente lhes 
atribuía, ainda que o “peregrino curioso” se mostre receoso em 
manifestar sua curiosidade. António de Mariz Faria valeu-se do “desejo 
de saber” de um imaginado “peregrino curioso” para expor seus 
conhecimentos acerca da “vida, morte, traslado e milagres” de São João 
Marcos a quantos leitores pudesse alcançar (Faria, 1721, p. 2). 

Na década seguinte, Francisco Ferrão de Castelo-Branco publicou 
uma tradução do livro Modèles de conversations pour les personnes polies, 
informando: “o Autor destas conversações, que são muitas, e em 
diferentes matérias, as reduziu a um Tomo, e a minha curiosidade as 
determina dar à estampa divididas, porque assim fica mais fácil aos 
curiosos aceita-los” (Castelo-Branco, 1734, p. 7). O tradutor 
identifica-se como uma pessoa curiosa (tem curiosidade), e as “pessoas 
de qualidade” a quem ele dirige o seu trabalho são curiosos 
(substantivo), na acepção registrada por Carlos Folqman em seu 
Dicionário (têm vontade de saber e de aprender). Além de publicar a 
tradução em fascículos, Castelo-Branco fez uma outra alteração 
bastante significativa em relação ao original, acrescentando o adjetivo 
“curiosas” ao título da obra: Modello de conversaçoens para pessoas polidas, e 
curiosas. Novamente, as palavras curiosos, curiosas e curiosidade 
manifestam um sentido positivo, denotando um desejo de saber. 

O adjetivo curiosa também aparece no título de uma pequena 
brochura publicada em 1750, Relação curiosa da varanda em que se celebrou a 
aclamação... do rei D. José I. Em suas 20 páginas, o texto registra 

[...] a ocorrência da palavra curiosa, inclusive no título, quatro vezes 
(três como adjetivo e uma como substantivo), o advérbio 
curiosamente aparece três vezes, o substantivo curiosidade é utilizado 
sete vezes e o adjetivo curiosos, uma vez. Exceto o advérbio, que 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 66 

 

mantém constante o seu significado, as demais palavras são utilizadas 
em diferentes contextos de enunciação e com diferentes significados. 

Apesar das diferenças encontradas, seu uso sempre denota um 
sentido de algo (uma ação ou objeto) realizado ou apresentado com 
cuidado, de valor excepcional (Santos, 2025, p. 320): “Esta é (benigno 
leitor) a curiosa relação no título prometida, e entendo que na execução 
desempenhada, que o meu empenho foi observar indefectivelmente a 
verdade” (Relaçam..., 1750, p. 22). 

A  acepção registrada por Antonio de Moraes Silva para o 
substantivo curioso, como sendo a pessoa que aprendeu um 
determinado ofício pela prática, sem o auxílio de “um mestre” (1789, v. 
1, p. 356), aparece na “instrução” que o 3º marquês de Valença e 9º 
conde de Vimioso, D. José Miguel João de Portugal, membro da 
Academia Real da História Portuguesa, redigiu para seu filho 
primogênito, na qual faz referência ao seu antepassado, o 7º conde de 
Vimioso, D. Miguel de Portugal: “Era tão curioso de bons cavalos que, 
não sendo professor da arte da cavalaria, chegou a ter em Évora trinta 
cavalos da sua pessoa” (Portugal, 1741, p. 87-88). Para D. José Miguel, 
qualificar seu ascendente de curioso, por não ter profundos 
conhecimentos da “arte da cavalaria”, não era demérito; ao contrário, 
apontou para a positividade daquela noção: ter interesse e procurar 
fazer bem feito caracterizava o curioso, outrora ocupado em investigar 
“coisas ocultas”. 

O oratoriano Antonio Pereira de Figueiredo (1751), no prefácio 
de seu Exercícios de língua latina e portuguesa, também se afasta do sentido 
depreciativo que a tradição católica havia atribuído à palavra curioso, 
utilizando-a para identificar as pessoas que tivessem interesse em 
conhecer o que fosse considerado útil: ele esperava que, com a leitura 
de seu livro, as pessoas curiosas (interessadas) pudessem se instruir 
“acerca da fé e bons costumes”, além de aprender algumas frases latinas 
e suas correspondentes em língua portuguesa. 

Muitos são os exemplos a que podemos recorrer, para mostrar 
como as noções de curioso(s) e curiosidade estiveram revestidas de 
positividade, no século XVIII, em Portugal. O já mencionado padre 
Teodoro de Almeida, em sua obra Recreação Filosófica, que traz o 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 67 

 

subtítulo “ou Diálogo sobre a Filosofia Natural para a instrução de 
pessoas curiosas que não frequentaram as aulas” (10 volumes 
publicados entre 1751 e 1800), declarou que procurou oferecer um 
meio “para que os curiosos se possam instruir”. Assim, seu propósito 
foi o de apresentar as novas ideias que circulavam na Europa para 
aqueles que, apesar de não estarem privados “da luz da razão”, não 
tinham acesso aos livros publicados em línguas estrangeiras. Ele 
também afirmava que escrevia para os que “não têm tido estudos” e 
que não se importavam em receber “uma instrução mediana” (Almeida, 
1786, t. 1, não paginado). Os comentários de Teodoro de Almeida 
evidenciam que a expressão “pessoas curiosas”, que ele utiliza no 
subtítulo de sua obra, tem um sentido equivalente à noção de pessoas 
que querem aprender, como registrado por Carlos Folqman para o 
substantivo curioso. Também para o religioso Luís do Monte Carmelo, 
os curiosos eram os interessados em aprender, mesmo que não 
pudessem frequentar escolas ou contar com “mestres” que os 
ensinassem (Monte Carmelo, 1767, não paginado). Tal como Teodoro 
de Almeida, o carmelita distinguia as pessoas curiosas, aquelas que 
buscavam se instruir, dos “ignorantes”, aqueles que não se interessavam 
em obter conhecimentos, apesar das obras colocadas ao alcance deles. 

Para o frei D. Manuel do Cenáculo e para os redatores dos 
Estatutos literários dos carmelitas calçados, a curiosidade não deveria ser vista 
como um “dos muitos defeitos que concorrem para atrasar felizes 
adiantamentos” nos estudos (Beja, 1791, p. 3); ao contrário, ela deveria 
ser incentivada e utilizada em prol do aprendizado. Excitar a curiosidade 
dos alunos surge como um instrumento pedagógico, na medida em que 
a disposição dos curiosos (estudantes) deveria ser utilizada como um 
estímulo aos estudos: “persuadindo-os a que com a sua curiosidade e 
aplicação podem fazer-se capazes de a ler [a língua grega] e entender 
brevemente, [...] para que continuando curiosos e aplicados cheguem a 
ser nela suficientemente instruídos” (Estatutos, 1776, p. 57). 

Como vemos, as palavras curioso(s) e curiosidade estavam sendo 
utilizadas com um sentido otimista. A percepção católica da curiosidade 
“como um perigo potencial (e pecaminoso)”, que “comprometia a 
salvação da alma” (Souza Filho, 2022, p. 150) deixou de ser 
predominante para a sociedade portuguesa do século XVIII, que 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 68 

 

passou a valorizar atitudes que manifestavam o interesse de alguém em 
saber/aprender o que desconhecia; a curiosidade passou a ser vista 
como um instrumento para o aperfeiçoamento intelectual e moral, 
mesmo quando realizado fora das escolas. 

Para encerrar estes breves apontamentos, queremos recuperar as 
palavras de Reinhart Koselleck (2021, p. 146), reafirmando nossa 
proposta de, “com a ajuda de textos, chegar a enunciados que 
ultrapassam os textos, porquanto os situa em um contexto histórico de 
significação”; quer dizer, nosso principal objetivo, com a elaboração do 
Glossário de termos do mundo ibérico setecentista, é o de produzir a 
compreensão de uma dada sociedade “através do prisma da linguagem” 
(Fernández Sebastián, 2023, p. 54), no caso, da sociedade portuguesa 
setecentista. 

Neste texto, acompanhamos os usos e os significados atribuídos 
às palavras curioso (adjetivo ou substantivo, e suas flexões) e 
curiosidade, desde o registro delas no Vocabulário de Rafael Bluteau, no 
qual aparecem definidas segundo uma tradição católica, que as entendia 
como um vício que distanciava os fiéis de Deus, na medida em que 
abrigava “um impulso diabólico” (Tatián, 2019, p. 349), até serem 
reconhecidas como noções associadas ao exercício de uma atividade 
intelectual “legítima e útil sobre temas legítimos e úteis” (Sartorelli, 
2022, p. 122). 

Ao considerarmos como Rafael Bluteau utilizou as palavras 
curioso(s) e curiosidade nas páginas pré-textuais do primeiro volume do 
Vocabulário, verificamos que “os significados favoráveis atribuídos a 
essas palavras já estavam plenamente estabelecidos desde, pelo menos, 
o início do século XVIII, em Portugal”. Entendemos que essa 
conotação positiva está associada à presença “do espírito científico 
moderno, marcado pelo exercício da Razão, e que defendia a 
observação e a experimentação” em substituição a dogmas pré-fixados, 
em especial os da Igreja católica. Nesse sentido, o surgimento de 
espaços de “sociabilidade intelectual e de exercício das opiniões 
pessoais e da crítica, foi um indicativo desse novo espírito que 
transformou a curiosidade em virtude”. Durante a Ilustração 
portuguesa, as pessoas curiosas “foram movidas por uma curiosidade 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 69 

 

legítima e útil: queriam saber e discorrer sobre os mais diversos 
assuntos (políticos, inclusive)” (Santos, 2025, p. 327). 

 

Referências 
ALMEIDA, Teodoro de. Recreação Filosófica, ou diálogo sobre a Filosofia 
Natural para instrucção de pessoas curiosas que não frequentarão as 
aulas. 5.imp. Lisboa: Regia Officina Typografica, 1786, t. 1. 

ARAÚJO, Ana Cristina. A cultura das Luzes em Portugal: temas e 
problemas. Lisboa: Livros Horizonte, 2003. 

BEJA, Bispo de (Manuel do Cenáculo Vilas Boas). Cuidados literarios do 
prelado de Beja em graça do seu Bispado. Lisboa: na Officina de Simão 
Thaddeo Ferreira, 1791. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulário português e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1712, t. 1. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulário português e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1712, t. 2. 

BLUTEAU, Rafael. Suplemento ao Vocabulário português e latino – Parte II. 
Lisboa Occidental: na Patriarcal Officina da Música, 1728. 

BOMBASSARO, Luiz Carlos. A metamorfose do ‘curioso’ em 
Giordano Bruno. Revista Territórios & Fronteiras, Cuiabá, v. 15, n. 2, p. 
445-453, jul.-dez., 2022. 

CASTELO-BRANCO, Francisco Ferrão de. Modello de conversaçoens para 
pessoas polidas, e curiosas / escrito pelo Abbade de Bellegarde em a lingua 
Franceza; tradusido em o idioma portuguez por Francisco Ferram 
d'Castello-Branco... Iª Parte. Lisboa Occidental: na Officina de Pedro 
Ferreira impressor da augustíssima Rainha N. S., 1734. 

DIAS, José Sebastião da Silva. Portugal e a cultura europeia (séculos XVI a 
XVIII). Porto: Campo das Letras, 2006 [1952]. 

ESTATUTOS LITERARIOS dos Religiosos Carmelitas Calçados da 
Provincia de Portugal, ordenados em conformidade das ponderosas, e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 70 

 

sempre respeitáveis disposições dos Novos Estatutos da Universidade 
de Coimbra / pelo Prelado maior da mesma Provincia o P. M. Doutor 
Fr. Francisco Ferreira da Graça. Lisboa: na Regia Officina Typografica, 
1776. 

FARIA, António de Mariz. Peregrino curioso da vida, morte, trasladaçaõ, 
& milagres do gloriosissimo Senhor S. João Marcos, na augusta cidade 
de Braga. Lisboa Occidental: na officina de Antonio Pedrozo Galram, 
1721. 

FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. História conceitual no Atlântico 
ibérico: linguagens, tempos, revoluções. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; 
São Paulo: Editora Hucitec, 2023. 

FIGUEIREDO, António Pereira de. Exercicios da lingua latina, e portuguesa 
acerca de diversas couzas para uso das escollas da Congregaçam do 
Oratorio na casa de N. Senhora das Necessidades, ordenados pela 
mesma Congregação. Lisboa: na Officina de Miguel Rodrigues, 1751. 

FIOLHAIS, Carlos. Os diálogos filosóficos do padre Teodoro de 
Almeida. Limite – Revista de Estudios Portugueses y de la Lusofonía, Cáceres, 
v. 11, n. 1, p. 89-110, 2017. 

FOLQMAN, Carlos. Diccionario português e latino ... compilado do 
Vocabulario do Reverendo Padre D. Raphael Bluteau e dos melhores Diccionarios 
de varias línguas. Lisboa: na Officina de Miguel Manescal da Costa, 1755. 

GOVASKI, Patrícia. Teodoro de Almeida e a literatura de divulgação da 
Filosofia moderna em Portugal na segunda metade do século XVIII. 
Anais do III Colóquio Cultura e educação na América portuguesa. Curitiba, 
2016, p. 41-58. 

KOSELLECK, Reinhart. Uma latente filosofia do tempo. São Paulo: Editora 
Unesp, 2021. 

MONTE CARMELO, Luís de. Compendio de orthografia, com sufficientes 
catalogos, e novas regras, para que em todas as Provincias, e Dominios 
de Portugal, possam os curiosos comprehender facilmente a 
Orthologia, e Prosódia... Lisboa: na Officina de Antonio Rodrigues 
Galhardo, 1767. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 71 

 

NEVES, Guilherme Pereira das. Luzes intolerantes: Luís Antonio 
Muratori (1672-1750), Antônio Nunes Ribeiro Sanches (1699-1783), 
Luís Antônio Vernei (1713-1792), José Francisco Correia da Serra 
(1751-1823) e o mundo luso-brasileiro. In: FLECK, Eliane C. 
Deckmann; DILLMANN, Mauro (orgs.). O universo letrado da Idade 
Moderna: escritoras e escritores portugueses e luso-brasileiros, séculos 
XVI-XIX. São Leopoldo (RS): Oikos; Ed. Unisinos, 2019, p. 314-341. 

PORTUGAL, José Miguel João de. Instrucçam que o conde de Vimioso Dom 
Joseph Miguel Joam de Portugal, dá a seu filho D. Francisco Joseph Miguel de 
Portugal, Fundada nas acçoens moraes, politicas e militares dos Condes de Vimioso 
seus ascendentes. Lisboa Occidental: na Officina de Miguel Rodrigues, 
1741. 

RELAÇAM CURIOSA DA VARANDA, em que se celebrou a 
acclamaçam, e exaltaçam ao trono do sempre inclyto,... Lisboa: na 
Officina de Pedro Ferreira, 1750. 

SANTOS, Antonio Cesar de Almeida. Curiosidade e curiosos na 
Ilustração portuguesa: palavras, seus usos e significados. TEL – Revista 
Tempo, Espaço e Linguagem, Irati (PR), v. 16, n. 1, p. 306-333, jan.-jun. 
2025. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/tel/article/view/24702/209209219
795  

SARTORELLI, Elaine C. Interpretação e restituição: a filologia 
“radical” de Miguel Servet contra “as monstruosidades dos sofistas”. 
Revista Territórios & Fronteiras, Cuiabá, v. 15, n. 2, p. 114-138, jul.-dez., 
2022. 

SILVA, Antonio de Moraes. Dicionário da língua portuguesa composto pelo 
padre D. Rafael Bluteau, reformado, e acrescentado por Antonio de Moraes Silva 
natural do Rio de Janeiro. Lisboa: na Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 
1789, 2 v. 

SILVA, Diana Sofia Tavares. A Sociedade Literária Patriótica de Lisboa: 
sociabilidade e cultura política. 2020. Dissertação (Mestrado em 
História) – Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Coimbra, 
2020. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 

https://revistas.uepg.br/index.php/tel/article/view/24702/209209219795
https://revistas.uepg.br/index.php/tel/article/view/24702/209209219795


 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 72 

 

SILVESTRE, João Paulo Martins. Rafael Bluteau e o “Vocabulário 
portuguez, e latino”: teoria metalexicográfica, fontes e recepção. 2004. 
Tese (Doutorado em Linguística Portuguesa) – Departamento de 
Línguas e Culturas, Universidade de Aveiro, Aveiro, 2004. 

SOUZA Filho, José Alexandrino. Curiosos ensaios. Revista Territórios & 
Fronteiras, Cuiabá, v. 15, n. 2, p. 139-158, jul.-dez., 2022. 

TATIÁN, Diego. El estudio de las humanidades como cuidado del 
mundo. In: TATIÁN, Diego; CASARIN, Marcelo. Universidad, producción 
del conocimiento e inclusión social: a 100 años de la Reforma. Córdoba: 
Universidad Nacional de Córdoba; Centro de Estudios Avanzados, 
2019, p. 345-364. 

THEOBALDO, Maria Cristina. Usos legítimos e ilegítimos da 
curiosidade em Montaigne. Revista Territórios & Fronteiras, Cuiabá, v. 15, 
n. 2, p. 159-178, jul.-dez., 2022. 

THEOBALDO, Maria Cristina; CRUZ, Marcus. Apresentação do 
dossiê Interpretações sobre a curiosidade. Revista Territórios & Fronteiras, 
Cuiabá, v. 15, n. 2, p. 4-8, jul.-dez., 2022. 

TURIN, Rodrigo. Tempos precários: aceleração, historicidade e semântica 
neoliberal. [S. l.]: Zazie Edições, 2019. 

 

Este texto é uma versão resumida e modificada de SANTOS, Antonio 
Cesar de Almeida. Curiosidade e curiosos na Ilustração portuguesa: 
palavras, seus usos e significados. TEL – Revista Tempo, Espaço e 
Linguagem, Irati (PR), v. 16, n. 1, p. 306-333, jan.-jun. 2025. Disponível 
em: Vista do Curiosidade e curiosos na Ilustração portuguesa. 
Recomendo aos “curiosos” a leitura do original. 

 

 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 59-72, 2025​   
 

https://revistas.uepg.br/index.php/tel/article/view/24702/209209219795


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 73 

Decoro 
 

Antonio Cesar de Almeida Santos1 

 
 

Neste texto, vamos apresentar algumas considerações acerca da 
palavra decoro no contexto da cultura letrada portuguesa do século 
XVIII. Comecemos, entretanto, nos dias de hoje, em que a palavra 
decoro está presente especialmente no campo das atividades políticas, 
no qual são comuns as referências ao “decoro parlamentar”, que serve 
para designar que o político deve adequar seu comportamento à 
dignidade do cargo que ocupa. Todavia, parece que estas mesmas 
pessoas às quais o decoro é exigido não sabem ao certo o seu 
significado, pois são frequentes as chamadas “quebra do decoro”. 
Conforme Renato Ventura Ribeiro (2007), a definição do conceito de 
decoro parlamentar, previsto no Artigo 55 da Constituição Federal, “é 
incompleta, gerando dúvidas na sua aplicação”. 

Tendo em vista o (des)entendimento que os políticos têm do que 
significa decoro, ganha pertinência a afirmação de Mary del Priore e de 
Márcia Pinna Raspanti (2018): “O conceito de decoro, que no passado 
foi alvo de preocupação constante, adquiriu contornos muito mais sutis 
e até nebulosos”, nos dias atuais. Para a sociedade portuguesa e a 
luso-brasileira dos séculos XVII e XVIII, “qualquer autoridade ou 
pessoa de destaque na sociedade devia ser guiada pelo decoro”, que se 
manifestava pelos comportamentos e maneiras de (bem) se apresentar 
em público: os excessos deveriam ser evitados e os trajes precisavam 
estar adequados à posição social do indivíduo. 

1 Doutor em História; professor da Universidade Federal do Paraná (UFPR). 
acsantos@ufpr.br  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 

mailto:acsantos@ufpr.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 74 

Como o significado desta palavra parece ter sido esquecido, 
particularmente pelos que exercem cargos públicos e de representação 
política, consideramos necessário questionar o seu uso, à medida que, 
aparentemente, seu sentido sofreu alterações desde, pelo menos, o 
século XVIII. Em vista disso, e recorrendo a alguns documentos 
produzidos no contexto da expulsão da Companhia de Jesus de 
Portugal (1759), vamos investigar o uso e os significados dessa palavra 
– decoro – para a sociedade portuguesa do século XVIII. Para tanto, 
adotamos uma abordagem que considera que “o sentido de uma palavra 
pode ser determinado pelo seu uso” (Koselleck, 2006, p. 109), e que é 
necessário levar em conta “quem fala, em que contexto e com que 
intenção” (Molano Vega, 2015, p. 170). Trata-se, portanto, de investigar 
o que uma determinada pessoa quis manifestar quando utilizou uma 
dada palavra em uma determinada situação (Santos, 2015). Também 
consideramos que o estudo dos usos e significados do léxico de uma 
sociedade conduz à apreensão do mundo social que está sendo 
investigado (Santos, 2018). 

Como mencionado, pretendemos apontar algumas questões 
acerca do uso da palavra decoro em meados do século XVIII, a partir 
da documentação produzida no contexto de um determinado evento: a 
expulsão da Companhia de Jesus de Portugal e demais domínios 
portugueses, por intermédio de Lei datada de 03 de setembro de 1759. 
Os jesuítas foram perdendo influência junto a D. José I desde o início 
do seu reinado (1750-1777), situação que foi se agravando, com 
seguidas denúncias de que eles abusavam dos indígenas aldeados em 
suas missões na América, impedindo que os colonos os utilizassem 
como mão de obra. A Companhia de Jesus também esteve envolvida no 
episódio conhecido como Guerra Guaranítica (1754-1756), quando 
foram acusados de mobilizar os indígenas para lutarem contra a 
transferência de suas aldeias da província espanhola do Paraguai para 
território luso. Em setembro de 1757, os confessores jesuítas do rei, da 
rainha e de outros membros da família real foram expulsos do Paço. A 
sequência de acusações culminou com a implicação de diversos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 75 

religiosos da Ordem no atentado sofrido por D. José I, em setembro de 
1758, do qual saiu ferido por um tiro. 

No início de 1759, vários jesuítas foram presos. Em 19 de janeiro, 
o rei enviou uma carta ao Regedor da Casa da Suplicação, ordenando 
que ele procedesse ao sequestro dos bens e papeis dos religiosos, e que 
eles permanecessem detidos e proibidos de se comunicarem com 
quaisquer outras pessoas. Em sua carta, D. José I reportava-se às 
“perniciosas maquinações” que os integrantes da Companhia vinham 
realizando, as quais concorriam para “alienar os meus leais Vassalos do 
amor e da fidelidade à minha Real Pessoa e Governo”. A partir daí, a 
permanência da Companhia de Jesus em Portugal mostrou-se 
insustentável, ainda que a decisão de expulsá-la só viesse a ocorrer no 
início do mês de setembro daquele ano. Nessa ocasião, D. José I enviou 
uma carta ao Cardeal Patriarca de Lisboa, d. Francisco de Saldanha da 
Gama, que havia sido nomeado pelo papa como Reformador Geral 
daquela ordem religiosa, informando-o das providências que havia 
tomado para, segundo ele, fazer cessar os ataques que os jesuítas 
vinham dirigindo contra sua pessoa, seus domínios e seus vassalos. 

Entretanto, em 28 de junho de 1759, antes da expulsão ser 
decidida, D. José I publicou um Alvará no qual declarava: “Sou servido 
privar inteira e absolutamente os mesmos Religiosos em todos os meus 
Reinos e Domínios dos Estudos de que os tinha mandado suspender”. 
Com esta disposição, as escolas dos jesuítas foram fechadas, mediante a 
alegação de que suas aulas promoviam “perniciosos e funestos efeitos”, 
os quais eram opostos àqueles que se esperava para a “edificação” dos 
jovens e “fieis vassalos”. Os padres da Companhia de Jesus foram 
acusados de ministrar ensinamentos que concorriam para a “ruína não 
só das Artes e Ciências, mas até da mesma Monarquia e da Religião que, 
nos meus Reinos e Domínios, devo sustentar com a minha Real e 
indefectível proteção”. Este mesmo argumento já havia aparecido na 
carta ao Regedor da Casa da Suplicação, na qual D. José declarava que 
as medidas tomadas contra os jesuítas tinham por objetivo a “defesa da 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 76 

minha Real Pessoa e Governo, e do sossego público dos meus Reinos e 
Vassalos”. 

Como sabemos, a reforma do sistema de ensino foi uma das 
tantas “providências” com as quais D. José I – na ótica de seu secretário 
de estado, o marquês de Pombal – buscou dissipar as “trevas” e reparar 
as “ruínas” nas quais havia encontrado “sepultados os seus reinos”. Em 
1775, o marquês de Pombal saudava o estado de desenvolvimento da 
filosofia e belas artes, “que servem de base a todas as ciências”, assim 
como das “ciências maiores”, responsáveis pelas “claríssimas luzes” que 
destacavam Portugal frente aos demais reinos europeus, declarando: 

As nações que, com arrogância, vanglória e superioridade, olhavam 
antes para a portuguesa como bisonha, rude, inerte e destituída de 
todos os elementos e princípios das artes fabris e liberais, e dos 
verdadeiros conhecimentos das ciências maiores, acabaram agora de 
ter o último desengano, de que a respeito das primeiras nos achamos 
com elas igualados, e a respeito das segundas excedemos a maior parte 
delas [...] (Melo, s/d, p. 245 e 249). 

A importância de que estava revestido o ensino naquele reinado 
pode ser percebida em um Alvará de 24 de fevereiro de 1764, por 
intermédio do qual se regulamentava os recrutamentos para as forças 
militares portuguesas: “Ordeno que a mesma atenção [isenção do 
recrutamento] se tenha com os Estudantes que nos Colégios e 
Universidades se aplicam às Artes e Ciências, sendo tão necessárias para 
o decoro e conservação do Reino, as Armas como as Letras” (apud Silva, 
1829, p. 88-89; nosso destaque). 

Retomando o contexto do conflito entre a Coroa portuguesa e a 
Companhia de Jesus, verifica-se o uso de certas palavras ou expressões 
que possibilitam discutir alguns aspectos da sociedade e da política lusa 
daquele período. Na Lei de expulsão dos jesuítas e na Carta ao Cardeal 
Patriarca de Lisboa, ambas da mesma data (03 de setembro de 1759), o 
rei português considerou que os padres da Companhia de Jesus, com as 
suas ações, estavam atentando contra a sua “Fama” e “Real Reputação” 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 77 

e, com isso, ameaçavam a tranquilidade pública do reino e o 
reconhecimento de sua autoridade frente a outros soberanos europeus. 
Neste aspecto, como lembrava Emmerich de Vattel (2008, p. 413), em 
obra publicada em 1758, “o soberano representa a nação inteira; reúne 
em sua pessoa toda a majestade da nação”. 

A expulsão dos jesuítas foi decidida após o rei ouvir seus 
Conselheiros, os quais deviam zelar pelo “Real serviço e decoro” (nosso 
destaque). A medida foi entendida como o instrumento que poderia 
garantir o “decoro da Majestade” (nosso destaque), ou seja, daquela 
autoridade que estava representada na pessoa do soberano, entendida 
como a “Alma vivificante de toda a Monarquia”. 

O Cardeal d. Francisco de Saldanha da Gama, após receber a 
carta enviada pelo rei, fez publicar, em 05 de outubro de 1759, uma 
Pastoral, na qual informava aos religiosos seus subordinados e fieis que 
D. José I havia resolvido “expulsar de todos os seus Reinos e Domínios, 
por justos e necessários motivos, os Clérigos Regulares da Companhia 
de Jesu[s]”. O Cardeal assinalava que, ao se resistir às leis e ordens 
baixadas pelo soberano, ofendia-se “gravemente a Majestade Divina, 
porque o poder dos Monarcas não era senão de Deus”. Assim, o 
Patriarca de Lisboa considerava os jesuítas merecedores do castigo que 
lhes havia sido imposto, pois eles haviam se afastado “do seu santo 
Instituto” e conspiraram “não só contra a sagrada pessoa do seu 
Monarca e contra os seus Domínios mas, ainda com escandalosa 
obstinação, pretendem ofender-lhe a sua reputação e seu Real respeito” 
(nosso destaque). 

Nos documentos mencionados, nota-se que diversas expressões 
são utilizadas para apontar, por um lado, a necessidade de preservação 
da figura pública do soberano e, de outro, as ofensas e “usurpações” 
que teriam sido praticadas pelos jesuítas contra a figura pública do 
mesmo soberano. A autoridade, a reputação e a fama do soberano 
estavam sendo atacadas e era obrigação do rei adotar as medidas 
necessárias para a sustentação do “Real decoro”, preservando a fonte 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 78 

de sua autoridade e soberania. Do decoro dependia a boa fama e a 
reputação de seu reino, como ficaria expresso no já mencionado Alvará 
de 24 de fevereiro de 1764, que considerava as Armas e as Letras 
instrumentos necessários “para o decoro e conservação do Reino”. 

O conflito com a Companhia de Jesus não foi o único embate 
entre a Coroa portuguesa e a Igreja católica. Em 1760, D. José I decidiu 
cortar relações com a Santa Sé, uma situação que perdurou por dez 
anos. Conforme Joaquim Veríssimo Serrão (1987, p. 103), a extinção da 
Ordem jesuíta, decidida pelo papa Clemente XIV, em 1773, e as 
condições do reatamento com Roma foram essenciais para o 
fortalecimento de uma política que defendia a existência “de uma igreja 
nacional submetida à vontade régia”, posto que era necessário “contar 
com a fiel colaboração do alto clero” na condução dos negócios do 
Estado. Esta posição estava apoiada em uma doutrina política, chamada 
‘regalista’, que vinha sendo adotada, a qual, em linhas gerais, defendia a 
supremacia do poder temporal no âmbito das questões seculares, 
enquanto aos religiosos competia unicamente atender às questões 
espirituais. 

Além das disputas com a Igreja, aquele reinado ficou marcado 
pela “cena atroz do suplício de Belém”, em 13 de janeiro de 1759, 
quando foram executados o duque de Aveiro e diversos membros da 
família do marquês de Távora, acusados de atentarem contra a vida do 
rei: “Tudo se processou com inaudita violência, como se a justiça régia 
buscasse extrair uma lição para quantos ousassem atentar contra a vida 
do soberano” (Serrão, 1987, p. 86). Anteriormente, em 1757, havia 
ocorrido uma revolta de populares e de pequenos comerciantes na 
cidade do Porto, inconformados com o monopólio concedido à 
Companhia das Vinhas do Alto Douro para a comercialização do 
vinho. Neste último caso, as sentenças foram assim justificadas: 

A rebelião de grande parte da plebe de uma cidade, que depois da 
Corte é sem disputa a maior e mais opulenta desta monarquia, foi um 
dos casos mais estranhos do presente século; especialmente porque a 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 79 

toda nação portuguesa causa horror o menor movimento, que possa 
parecer infidelidade ao seu soberano, a quem os súditos respeitam, 
mais com amor de filhos que de vassalos (apud Serrão, 1987, p. 134). 

Como vemos, na segunda metade da década de 1750, estava em 
curso um processo que buscava afirmar a centralidade do poder régio, 
especialmente frente à nobreza titulada e à Igreja. O rei, assim, 
procurava mostrar-se como a representação do Estado; atacá-lo, física 
ou moralmente, significava atacar a soberania do próprio Estado e 
nação. O Rei, encarnado na pessoa física do rei, “deseja apenas o bem 
dos súditos”, devendo combater as injustiças e as desordens que 
ameaçassem os territórios sob seu domínio: “Toda Justiça, todo Saber, 
são atribuídos ao príncipe, porquanto essas atividades se exercem no 
interior de seu corpo simbólico” (Apostolidès, 1993, p. 13). 

Sobre esta relação entre o soberano e a nação, parece interessante 
retomar o já mencionado Emmerich de Vattel (2008, p. 165 e 163), para 
quem “toda nação é obrigada a conservar-se”, sendo este um dever 
“para consigo mesma”, devendo seguir uma regra fundamental: “todo 
ser moral deve viver de uma maneira conveniente com sua natureza, 
naturæ convenienter vivere” (itálicos no original). Ainda que Vattel não 
utilize a palavra decoro, a expressão “viver de uma maneira conveniente 
com sua natureza” traduz um dos entendimentos que se construiu 
acerca daquela palavra, no século XVIII. O autor do Vocabulário 
português e latino, padre Rafael Bluteau, definiu decoro como o “que é 
digno de qualquer pessoa e do lugar que tem, e tão proporcionado ao 
seu estado, que nem exceda às suas forças, nem seja inferior à sua 
qualidade” (Bluteau, 1713, t. 3, p. 29); por sua vez, ao final do século 
XVIII, Antonio de Moraes Silva (1789, v. 1, p. 365) registrou a seguinte 
definição para a palavra: “a conveniência das ações e outras 
exterioridades com o caracter [a qualidade] da pessoa”. 

Conforme o que vem sendo exposto, nota-se que o decoro, 
naquele contexto, está relacionado à imagem com que se apresenta e se 
representa determinado “ser moral” (nas palavras de Vattel), sendo um 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 80 

atributo que confere ao seu possuidor as honras que lhe são inerentes, 
as quais devem ser observadas por todos os demais. Por isso, o 
argumento utilizado pelo rei ao decretar a expulsão dos jesuítas: ele 
assim o fazia para preservar o “decoro da Majestade”. 

Para concluirmos estes breves comentários sobre os usos e 
significados da palavra decoro, em meados do século XVIII, em 
Portugal, parece-nos interessante retomar algumas considerações que 
Roger Chartier (1990, p. 17) produziu acerca do conceito de 
representação, lembrando que, para identificarmos “as representações 
do mundo social” torna-se necessário relacionar os “discursos 
proferidos com a posição de quem os utiliza”. O mesmo Chartier 
(1990, p. 20 e 23) indica que a noção de representação não era 
“estranha às sociedades de Antigo Regime”, sendo utilizada pelos 
sujeitos daquele contexto para “compreender o funcionamento da sua 
sociedade ou definir as operações intelectuais que lhes permitem 
apreender o mundo”. Assim, a noção de representação, naquele 
contexto, 

[...] permite designar e ligar três realidades maiores: primeiro, as 
representações coletivas que incorporam nos indivíduos as divisões do 
mundo social e estruturam os esquemas de percepção e de apreciação 
a partir dos quais estes classificam, julgam e agem; em seguida, as 
formas de exibição do ser social ou do poder político tais como as 
revelam signos e performances simbólicas através da imagem, do rito ou 
daquilo que Weber chamava de “estilização da vida”; finalmente, a 
“presentificação” em um representante (individual ou coletivo, 
concreto ou abstrato) de uma identidade ou de um poder, dotado 
assim de continuidade e estabilidade (Chartier, 1994, p. 104). 

O rei d. José I representava (presentificava) uma instância de 
poder (o Rei, o soberano), sendo ele a imagem desse poder, que lhe 
cabia resguardar. Nos documentos acima indicados, foi possível 
observar que diversas autoridades civis e eclesiásticas fizeram uso de 
discursos que avivaram determinadas representações acerca da ordem 
social que deveria presidir as relações entre os diferentes agentes 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 81 

daquela sociedade. O ato da expulsão, dentro desses discursos, teve a 
finalidade de repor a ordem que havia sido subvertida, para que o 
“decoro da Majestade” fosse restabelecido, em conformidade com a 
teoria e prática políticas vigentes à época. 

* Para uma discussão mais ampliada do tema, sugerimos consultar SANTOS, 
Antonio Cesar de Almeida. “Para a boa ordem e decoro de minha corte”: o 
decoro no vocabulário político do século XVIII português. Varia Historia, Belo 
Horizonte, v. 37, n. 75, p. 747-777, set/dez 2021. DOI: 
http://dx.doi.org/10.1590/0104-87752021000300006 

 

Referências 

Alvará para a Reforma e Restauração dos Estudos destes Reinos e 
Domínios, 28 de junho de 1759. In: SILVA, António Delgado da. 
Collecção da Legislação Portugueza desde a última Compilação das Ordenações : 
Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: Typografia Maigrense, 1830, p. 
673-678. 

APOSTOLIDÈS, Jean-Marie. O rei-máquina : espetáculo e política no 
tempo de Luís XIV. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília: EdUnb, 
1993. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra : no Real 
Collegio das Artes da Companhia de Jesu, 1713, Tomo 3. 

Carta ao Cardeal Patriarca de Lisboa, 03 de setembro de 1759. In: 
SILVA, António Delgado da. Collecção da Legislação Portugueza desde a 
última Compilação das Ordenações : Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: 
Typografia Maigrense, 1830, p. 718-721. 

Carta régia ao Regedor da Casa da Suplicação, dispondo sobre o sequestro 
dos bens dos jesuítas, 19 de janeiro de 1759. Lisboa: na Officina de 
Miguel Rodrigues, s/d. [8 fl.]. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 

http://dx.doi.org/10.1590/0104-87752021000300006
http://dx.doi.org/10.1590/0104-87752021000300006


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 82 

CHARTIER, Roger. A História hoje: dúvidas, desafios, propostas. 
Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 7, n. 13, p. 97-113, 1994. 

CHARTIER, Roger. A História cultural entre práticas e representações. 
Lisboa: Difel, 1990. 

KOSELLECK, Reinhart. Uma resposta aos comentários sobre o 
Geschichtliche Grundbegriffe. In: JASMIN, Marcelo G.; FERES Jr., 
João (orgs.). História dos conceitos : debates e perspectivas. Rio de Janeiro: 
Ed. PUC-Rio; Loyola; Iuperj, 2006, p. 97-109. 

Lei de expulsão dos jesuítas, 03 de setembro de 1759. In: SILVA, 
António Delgado da. Collecção da Legislação Portugueza desde a última 
Compilação das Ordenações : Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: Typografia 
Maigrense, 1830, p. 713-716. 

MELO, Sebastião José de Carvalho e. Observações secretíssimas do Marquês 
de Pombal, Sebastião José de Carvalho e Melo, na ocasião da inauguração 
da Estátua Equestre no dia 6 de junho de 1775, e entregues por ele 
mesmo oito dias depois ao senhor rei D. José I. In: MELO, Sebastião 
José de Carvalho e. Memórias secretíssimas do marquês de Pombal e 
outros escritos. Mem Martins: Publicações Europa-América, s/d, p. 
245-252. 

MOLANO VEGA, Mario Alejandro. Reinhart Koselleck, Historias de 
conceptos. Conceptos Históricos, n. 1, p. 162-181, 2015. 

Pastoral do Cardeal Patriarca de Lisboa, d. Francisco de Saldanha da Gama, 
de 05 de outubro de 1759. Disponível em: https://purl.pt/34386. 
Acesso em: 28 out. 2020. 

PRIORE, Mary del; RASPANTI, Márcia Pinna. Uma palavra esquecida: 
decoro. História Hoje. Disponível em: 
https://historiahoje.com/uma-palavra-esquecida-decoro/. Acesso em: 
23 abr. 2019. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 

https://purl.pt/34386


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 83 

RIBEIRO, Renato Ventura. Considerações sobre o decoro parlamentar e os 
limites legais. Conjur – Consultor Jurídico. 31 ago. 2007. Disponível em: 
https://www.conjur.com.br/2007-ago-31/decoro_parlamentar_quais_li
mites_legais. Acesso em: 12 fev. 2021 

SANTOS, Antonio Cesar de Almeida. Análise histórica, contextos 
intelectuais e pensamento político: possibilidades metodológicas do 
contextualismo de Quentin Skinner. In: LEITE, Renato Lopes; SZEZS, 
Christiane (Orgs.). A práxis dos intelectuais. Curitiba: LabHistoria UFPR, 
2018, p. 46-78. 

SERRÃO, Joaquim Veríssimo. O Marquês de Pombal – o homem, o 
diplomata e o estadista. 2.ed. Lisboa: [s. n.], 1987. 

SILVA, Antônio de Morais. Diccionario da lingua portugueza composto 
pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio 
de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa : Na Officina de 
Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

SILVA, António Delgado da. Collecção da Legislação Portugueza desde a 
última Compilação das Ordenações : Legislação de 1763 a 1774. Lisboa: 
Typografia Maigrense, 1829. 

VATTEL, Emmerich de. O Direito das gentes. Ijuí (RS): Ed. Unijuí, 2008. 

 
Versão deste texto foi publicada nos Anais da XV Semana de 

História da UNICENTRO, Campus Irati (abril/2021). Disponível em: 
https://evento.unicentro.br/anais/semanahistoriairati 

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 12 de maio de 2021. 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 73-83, 2025​  
 

https://evento.unicentro.br/anais/semanahistoriairati


 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 84 

Disciplina (militar) 
 

Francis Albert Cotta1 

 

Em 1762, por indicação da Inglaterra e sob a égide do futuro 
Marquês de Pombal, aportou em Portugal o oficial prussiano Friedrich 
Wilhelm Ernst (1724-1777), Conde Reinante de Schaumburg-Lippe. 
Ernst era neto de George I da Grã-Bretanha e nasceu em Londres. 
Ainda jovem, com apenas 24 anos, após a morte do seu pai, o Conde 
Albrecht Wolfgang, assumiu o condado de Schaumburg-Lippe, estado 
independente do Sacro Império Romano-Germânico no Baixo 
Reno-Vestfália. Militar erudito, estudou em Genebra, Leiden e 
Montpellier. Em Berlim, frequentou a corte de Frederico, o Grande, e 
estabeleceu contatos com Voltaire. O Conde de Lippe possuía vasta 
experiência militar, que incluía campanhas como a Guerra de Sucessão 
Austríaca (1740-1748) e a Guerra dos Sete Anos (1756-1763). Teórico 
militar influente, era um entusiasta da guerra defensiva e da centralidade 
da disciplina militar (Brito, 2018, 2011; Cotta, 2004, 2012, 2019; Hagen, 
2012; Sales, 1936; Selvagem, 1931). A despeito de suas contribuições 
em diversas áreas que compõem o universo militar, essas reflexões se 
concentram apenas na disciplina militar. 

A presença do Conde de Lippe, de vários oficiais ingleses, suíços, 
austríacos e alemães e de uma força militar britânica composta por 
aproximadamente 7.000 soldados em Portugal se deu em decorrência 
dos desdobramentos da Guerra dos Sete Anos em terras lusitanas, com 
seus reflexos na América portuguesa. As invasões das tropas espanholas 
ao território português ocorreram devido à recusa de D. José I 
(1714-1777) em expulsar os navios ingleses de seus portos. Sob o 
comando do Conde de Lippe travaram-se diversos embates bélicos bem 
sucedidos, que ficaram conhecidos por Guerra Fantástica (1762-1763). 

1 Doutor em História; professor da Universidade Estadual de Montes Claros (UEMC). 
franciseod@gmail.com  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 

mailto:franciseod@gmail.com


 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 85 

Ao ser nomeado marechal-general do exército luso-britânico, em 10 
julho de 1762, para além do comando das tropas, iniciou uma ampla 
reforma militar, que englobou aspectos técnicos, táticos e estratégicos 
(Barrento, 2006; Brito, 2011; Costa, 2010; Cotta, 2004, 2012, 2019). 

O Conde de Lippe utilizou manuais militares como instrumentos 
privilegiados para operacionalizar sua reforma. Eles foram inspirados 
nos regulamentos de Frederico II, da Prússia. Brito (2018, p. 245), em 
seu estudo sobre as publicações alemãs sobre o Conde de Lippe, 
constatou que o oficial utilizou o manual impresso em Berlim, em 1750, 
intitulado Regulamento para a Real Infantaria Prussiana: no qual se contêm as 
evoluções, o manuseamento e o carregamento, e como o serviço deve ser executado em 
campanha e na guarnição, bem como todos os oficiais se devem comportar, 
e quanto deve ser pago em soldos, e quanto descontado, e como deve ser executado o 
fardamento... (Grifo nosso). O controle e a vigilância do comportamento 
e dos corpos dos militares eram centrais na pedagogia militar moderna 
do Conde de Lippe. 

Os regulamentos militares portugueses elaborados pelo Conde de 
Lippe, a partir de 1762, foram impressos em Lisboa, na Secretaria de 
Estado, na Officina de Miguel Rodrigues, impressor do “eminentissimo 
Cardial Patriarca”, e na Regia Officina Typografica. Eles seriam válidos 
para todo o Império Português. Com circulação restrita, eram 
destinados aos oficiais militares, em virtude do sigilo necessário para 
esse tipo de produção. 

Seguindo as orientações do Conde de Lippe, nas décadas 
seguintes muitos oficiais produziram manuais e orientações em diversas 
partes do Império Português. Nas primeiras décadas do século XIX, o 
Major João Crisóstomo do Couto e Melo compilou a legislação militar 
dispersa e a publicou com o título Repertório das Ordens-do-Dia dadas ao 
Exército Portuguez (1830). O Repertório abarcou o período compreendido 
entre 1708 e 1830 e contemplava artigos da legislação pátria, extraídos 
das Ordenações do Reino, cartas de lei, provisões, regimentos, 
programáticas, estatutos, alvarás, decretos, regulamentos, cartas régias, 
resoluções, portarias e avisos relacionados ao Estado Militar. 

Como indicado acima, dentre os diversos assuntos atinentes ao 
corpo militar, sobressaíam questões relativas aos comportamentos dos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 86 

sujeitos alistados. Assim, interessa-nos buscar os significados atribuídos 
à disciplina militar nas fontes coevas do século XVIII. Para Antonio de 
Moraes Silva (1789, v. 1, p. 441),  

Disciplina - ensino, educação. [...] § Arte liberal, ciência. § Disciplina 
Militar - as regras da arte da guerra, e os preceitos que devem guardar 
os soldados, na obediência aos chefes, nas investidas, no bater [...] § 
Instrumento de pernas, com que se açoita. § Tomar disciplina, 
açoitar-se com ella. § Dar disciplina, açoitar por castigo. 

O termo é polissêmico, mas no presente estudo, a disciplina 
militar será analisada a partir de duas dimensões: a primeira trata de 
aspectos ligados à arte da guerra, portanto, de conhecimentos técnicos, 
táticos e estratégicos relativos ao ofício militar e seu emprego no 
sentido prático; a segunda dimensão está relacionada aos preceitos, 
obediência e subordinação do soldado, com seus respectivos 
dispositivos de penalização por condutas não desejáveis ao leal vassalo 
militar. 

O Conde de Lippe, por sua formação intelectual e experiência na 
arte da guerra, acreditava no valor dos livros. Ele cedeu para Portugal 
253 títulos, provenientes de sua biblioteca em Bückburg. Para ele, a 
disciplina militar seria facilitada pela instalação de bibliotecas militares 
em cada guarnição e, para tal, indicava um rol de livros e os 
procedimentos a serem realizados para empréstimo e guarda dos 
exemplares. Além das recomendações, instruções e regulamentos, que 
podem ser identificados em sua vasta produção - impressa e manuscrita 
-, Lippe indicou diversas obras militares escritas em outros idiomas e 
que poderiam ser traduzidas para o português (Lippe, 1762, 1763, 1764, 
1767, 1778). 

Ele também valorizava os exercícios práticos, pois somente assim 
seria possível manter as tropas em condições de emprego operacional. 
Dessa forma, era necessária a regularidade dos treinamentos nos 
campos de instrução. As novas diretrizes estavam inseridas nas 
ordens-do-dia, nos regulamentos, ordenanças e instruções. As 
ordens-do-dia tinham um caráter direto e eram recomendações 
expedidas pelas autoridades militares, de acordo com as necessidades do 
momento, sobre questões relacionadas à disciplina militar, no sentido 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 87 

de fazer cumprir as leis, regulamentos e instruções, bem como orientar 
aspectos ligados à disciplina militar. 

De acordo com o Repertório das Ordens-do-dia dadas ao Exercito 
Portuguez (1708-1830), a disciplina militar é a 

Instrução de um Côrpo militar: nas Leis e Regulamentos concernentes 
às Tropas. Emprega-se a palavra Disciplina para exprimir o sistema das 
disposições destinadas a manter entre elas, a todos os respeitos, a 
obediência e bôa ordem; das quaes os Artigos de Guerra constituem a parte 
mais importante. Consegue-se pela educação dos seos individuos, e pela 
repressão das faltas deles (Melo, 1830, p. 87, grifo nosso).  

Nota-se que a disciplina militar envolvia a complexa relação entre 
instrução e educação. Primeiro era necessário ensinar as leis e 
regulamentos, nos quais estavam definidos os comportamentos 
desejados. Na sequência, era preciso vigiar os comportamentos e, por 
fim, punir os transgressores da ordem estabelecida. A ordem, de acordo 
com Raphael Bluteau (1720, t. 6, p. 102-105), era a 

Disposição, assento, ou colocação das cousas no lugar, que lhes 
convem [...] também se chama certa cortezia militar, usada nos 
Exercitos, Esquadroens, & alojamentos [...] tem regras, & leis 
declaradas [...] 

De acordo com Russel-Wood (2012, p. 22), nesse contexto do 
Antigo Regime, a “boa ordem” está relacionada ao comportamento 
aceito, ao “código de comportamento” e “representava a personificação 
da fusão do costume habitual e do uso estabelecido”, gerando um 
comportamento previsível, o que possibilitava equilíbrio e harmonia. 

Os regulamentos, as regras e as leis militares assumiram a 
centralidade do processo que buscava os comportamentos desejados. 
Todos os militares eram obrigados a pautar suas ações de acordo com 
os Artigos de Guerra, os quais estavam inseridos no capítulo XXVI do 
Regulamento para o Exercicio, e Disciplina, dos Regimentos de Infantaria [...] 
(Lippe, 1763) e no capítulo IX do Regulamento para o Exercicio, e Disciplina 
dos Regimentos de Cavallaria [...] (Lippe, 1764). De acordo com Brito 
(2011, 2018), os Artigos de Guerra do Conde de Lippe foram 
traduzidos do manual prussiano intitulado Verhaltungs-Befehle vor die 
Officiere des Hochgräflich Schaumburg-Lippischen Leib-Bataillons (1754) 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 88 

(Regras de procedimento para os oficiais do Batalhão de Guarda 
Pessoal do Excelentíssimo Conde de Schaumburg-Lippe). 

As práticas e processos educativos tinham como objetivo a 
formação do militar obediente, que seriam levados a cabo, entre outras 
ações, por meio da leitura e explicação dos regulamentos. Após o 
período de recrutamento, os soldados realizariam o juramento de 
fidelidade aos estandartes; entretanto, somente poderiam fazê-lo após 
serem lidos e explicados os Artigos de Guerra. Nos dias de pagamento, 
novamente a leitura e explicação dos Artigos eram realizadas. De 
acordo com o Regulamento para o Exercicio, e Disciplina, dos Regimentos de 
Infantaria (1763): 

10 - Acabada a revista, mandará o Capitaõ unir as fileiras, e o Sargento 
lerá em voz alta, e intelligivel os Artigos da Guerra; os quaes seraõ bem 
explicados aos soldados novos, para que sejão perfeitamente instruídos 
das suas obrigaçoens. 11 - Depois que o Sargento acabar de ler, fará o 
Capitaõ abrir as fileiras e dar pelo Furriel O pagamento aos Soldados; 
que estiverem presentes [..] (Lippe, 1763, IX, §§ 10-11, grifos nossos).  

Essas práticas possibilitam compreender, como afirma Galvão 
(2007, p. 14), “a oralidade como mediadora das relações com o escrito e 
o papel desempenhado pelas redes de socialização”. Aqui, o ouvir, a 
leitura e a explicação dos Artigos de Guerra pelo sargento, num momento 
altamente ritualizado (a revista da tropa), se constitui em um evento 
educativo. Fato que corrobora os argumentos de Thais Fonseca (2019b, 
p. 320), que percebe “a educação dirigida ao ver e ao ouvir como 
práticas educativas e como instrumentos pedagógicos”. 

Os Artigos de Guerra orientavam quanto às condutas desejáveis e 
às indesejáveis e, posteriormente, serviriam de base para os julgamentos 
dos transgressores nos Conselhos de Guerra, que eram tribunais 
militares existentes nos regimentos, com composição variada de acordo 
com o posto ou graduação do infrator. Nesse momento, apresentava-se 
a dimensão da disciplina militar como castigo. 

Várias penas poderiam ser aplicadas aos militares de acordo com 
as transgressões ou crimes cometidos. Os Artigos de Guerra, previam que 
o infrator poderia ser preso, expulso por infâmia, castigado 
corporalmente de maneira rigorosa, ter uma argola de ferro com 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 89 

corrente presa ao tornozelo, uma corrente, trabalhar em fortificações, 
receber 50 pancadas de espada de prancha, poderia ser enforcado ou 
arcabuzado (“punido de morte”).  

Cândido Lusitano, em seu Diccionario Poetico (1765, p. 225-226), 
captou diversas dimensões da disciplina ao adjetivá-la: 

Arte liberal, Sciencia, faculdade: Ou Ensino, criação, exercício. = 
Sabia, prudente, instructiva, áspera, custosa, penosa, acerba, difícil, dificultosa, 
industriosa, engenhosa, polida, útil, proveitosa, frutuosa, judiosa, 
perspicaz, sollicita, estudiosa, rígida, rigorosa, severa, grave, jucunda, 
attractiva, deleitosa, liberal, nobre, ilustre, generosa, honrosa (Grifos 
nosso). 

A disciplina também estava relacionada ao ensino e à educação. 
De acordo com Silva (1789, v. 1, p. 462), a “Educação é a criação que se 
faz em alguém, ou se lhe dá, ensino de coisas, que aperfeiçoam o 
entendimento, ou servem de dirigir a vontade, e também do que 
respeita do decoro” (grifo nosso). Nota-se que a disciplina militar 
buscava dirigir, vigiar e controlar a vontade do soldado, lembrando-o de 
seu lugar na ordem que ocupava. Como esclarece Bluteau (1713, t. 3, p. 
29), o decoro é “o que he digno de qualquer pessoa, & do lugar que 
tem, & taõ proporcionado com o seu estado, que nem exceda as suás 
forças, nem seja inferior á sua calidade”. A Ordem-do-dia de 21 de 
agosto de 1811 tratava do Decoro Militar, afirmando que 

Sem ele não pode existir subordibação no seo auge, da qual depende a 
Disciplina militar: os Oficiaes não devem familiarizar-se com os 
Sargentos, nem com os Soldados; e os Sargentos tambem não devem 
ter familiaridade com os Soldados: a conservação todavia destes 
limites não exclue a docilidade, que todo o Superior deve empregar 
para com o seo inferior, desviando toda a espécie de dureza (Melo, 
1830, p. 75, grifo do autor).  

Nesse sentido, o último Artigo de Guerra prescrevia “Todo o 
militar deve regular os seus costumes pelas regras da virtude, da 
candura e da probidade; deve temer a Deus, reverenciar e amar seu Rei 
e executar exatamente as ordens que lhe forem prescritas” (Lippe, 1763, 
Art. XXIX, Cap. XXVI). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 90 

O Ensino estava relacionado à “instrução e à educação [...] 
conselhos, direções, preceitos, máximas de se haver algum negócio 
prudencial ou moral” (Silva, 1789, t. 1, p. 507). Por sua vez, a Instrução 
estava relacionada ao “ensino, educação”, mas também era 
“documento, apontamento, regimento que se dá a alguém para se reger 
por ele” (Silva, 1789, t. 1, p. 725), como as Instruçoens Geraes relativas a 
varias partes essenciaes para o Exercito (Lippe, 1762). 

Da análise do léxico coevo à reforma militar do Conde de Lippe e 
dos desdobramentos das décadas subsequentes, observa-se que a 
disciplina militar possui duas dimensões: uma focada nas regras técnicas 
da arte da guerra e a outra nos preceitos de obediência. De acordo com 
o Repertório das Ordens do Dia (1830, p. 14), a “Sciencia ou Arte da 
Guerra” é a “arte de paralisar as forças do inimigo: seus elementos são 
número, rapidez, ordem e valor”. Portanto, a disciplina militar procura 
formar o militar desejável fornecendo conhecimentos para suas 
funções, que abrangiam tanto o fazer quanto o ser. A parte técnica 
fornecia conhecimentos práticos, úteis para o emprego eficiente do 
soldado; já a parte moral procurava construir o bom cristão e súdito 
leal, disciplinado e que sabe seu lugar na hierarquia militar e social.  

O controle dos corpos e dos comportamentos dos militares 
extrapolam as normas e leis, pois fazem parte de uma vigilância 
constante imersa numa dinâmica complexa que vai além da ideia 
verticalizada de hierarquia. Ela tem uma perspectiva ampliada na qual os 
superiores controlam os subordinados, os pares se vigiam e os 
subordinados observam as condutas de seus superiores, uma vez que 
estes devem ser exemplos de correção de atitudes. 

A disciplina militar era obtida pela educação do indivíduo, 
portanto de natureza moral, para torná-lo um bom vassalo militar, 
obediente às ordens de seus superiores. Já a instrução é percebida como 
a parte técnica e a tática da “Arte ou Sciencia da Guerra”, bem como do 
conhecimento do seu arcabouço legal.  

Tais representações ou dimensões são corroboradas pela 
interpretação de Thais Fonseca (2019a, p. 24) ao constatar que a 
instrução “se aproxima do processo de aprendizado de conhecimentos 
práticos que dariam ainda maior sentido à utilidade social dos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 91 

indivíduos”. Atrela-se a isso a importância da educação e da instrução 
como mecanismos disciplinares da Modernidade. Como ressalta Álvaro 
Antunes (2012, p. 51), as ações pedagógicas exemplares, coercivas e 
corretivas eram dirigidas tanto à alma quanto ao corpo.  

A Ordem-do-Dia de 15 de março de 1809, ao tratar da disciplina 
militar, determinava que “o melhor método de introduzi-la nos Corpos 
é o exemplo dos seus Oficiais” (Melo, 1830, p. 87). De acordo com a 
mesma Ordem, ela seria obtida pela “educação dos seos indivíduos, e 
pela repressão das faltas deles”.  

Para além da pedagogia do exemplo, buscava-se, como afirma 
Antunes (2012, p. 52), uma “tecnologia de autoridade que congregasse a 
disciplina do corpo e da alma”. Uma vigilância do corpo, engendrada 
pela normalização e pela repressão, que criavam formas de dirigir as 
condutas dos vassalos militares, baseados em mecanismos disciplinares. 

Na sociedade portuguesa do século XVIII, todo vassalo deveria 
pagar seu “Tributo de Sangue” ao rei. Homens de toda “qualidade” e 
“condição”, com raras exceções, estavam inseridos no esforço militar da 
Coroa, nas tropas regulares, auxiliares e irregulares. Os corpos militares 
eram formados por “nobres e plebeus”, brancos, mestiços, livres, 
libertos, populações nativas e, em algumas circunstâncias, por escravos. 
Dessa forma, em algum momento, em maior ou menor grau de 
intensidade, a disciplina militar atingiria esses vassalos. 

Uma das primeiras ações do Conde de Lippe no processo de 
institucionalização da disciplina militar foi elaborar, imprimir e colocar 
em execução as Instruçoens Geraes relativas a varias partes essenciaes do Serviço 
Diario para o Exercito de S.Magestade Fidelissima (Lippe, 1762). Nelas a 
importância do asseio e da limpeza eram centrais. A vigilância baseada 
no corpo do militar (individualmente) e o castigo pela desobediência 
buscavam a saúde do corpo militar (estrutura militar tática):  

A limpeza deve ser considerada como um objeto essencial para a 
conservação dos soldados, deve-se cuidar nela por todos os modos 
possíveis, mandando ver as suas muxilas pelos Sargentos e Cabos de 
Esquadra; examinar se tem a sua roupa lavada, e concertada; no cazo 
de terem perdido alguma coiza por descuido, devem ser castigados, e com 
mais aspereza se a tem vendido. Achando-se-lhes trastes alheios, 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 92 

devem os Capitaens averiguar se foraõ furtados, e havendo suspeita 
contra elles, serão prezos, e se dará parte ao Major (Lippe, 1762, Art. 
IV, § V, grifos nossos). 

A fiscalização e o controle das ações dos soldados eram 
responsabilidade dos sargentos e cabos-de-esquadras. Por sua vez, esses 
oficiais inferiores eram examinados pelos capitães e tenentes. Essas 
atribuições também estavam presentes no Regulamento para o Exercicio, e 
Disciplina, dos Regimentos de Infantaria dos Exercitos de Sua Magestade 
Fidelíssima (1763): 

Os Capitaens, e Officiaes Sobalternos faraõ huma exacta revista ás 
suas Companhias, e examináõ se os Soldados vão bem vestidos, penteados, 
e com todo asseyo; e se as armas, e petrechos estaõ no estado, em que 
devem estar (LIPPE, 1763, Cap VIII, 5, Grifos nossos). [...] 
Cuidadosamente se examinará se os Officiaes Inferiores, Soldados e 
Tambores vão bem vestidos e penteados, e se a roupa branca vay 
lavada e limpa, e o boldrié branqueado (Lippe, 1763, Cap. IX, § 3). 

O artigo 19, dos “Artigos de Guerra” determinava que 

todo o soldado que não tiver cuidado nas suas armas, no seu 
uniforme e em tudo que lhe pertence, que o lançar fora, que o romper 
ou arruinar de propósito e sem necessidade, será pela primeira e 
segunda vez preso, porém, a terceira, será punido de morte (Lippe, 
1763). 

No século XVIII, a ideia de asseio ou limpeza estava relacionada 
à polícia. De acordo com Bluteau (1720, t. 6, p. 575): “Policia, também 
se toma pela boa graça nas acções, & gestos do corpo [...] Policia, 
algumas vezes val o mesmo, que Aceyo, Limpeza, Alinho [...]” (grifo 
nosso). 

A primeira nota relativa ao terceiro e quarto capítulos do 
Regulamento para o Exercício e Disciplina dos Regimentos de Infantaria (1763) 
tratava do “Ensino das Recrutas”. Ela fornece chaves importantes para 
compreender as dimensões da disciplina militar: 

Quando se admitir hum Soldado de Recruta na Companhia, será 
posto debaixo da tutela de hum Soldado capaz, e bem procedido, para que se 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 93 

ensine, e instrua no methodo de se conservar asseado, e ter seu armamento 
limpo, e em boa ordem (Lippe, 1763, § I, grifo nosso).  

O recruta entrava no ambiente castrense pelas mãos de um 
“Soldado capaz e bem procedido”. Esse militar, em tese, teria 
incorporado aspectos da disciplina militar, percebida em sua capacidade 
técnica (instrução) e boa conduta (educação). Portanto, estaria apto a 
“ensinar” e “instruir” o neófito no caminho que deveria percorrer para 
se tornar um leal vassalo militar. De acordo com Silva (1789, v. 1, p. 
441), o disciplinado é “o ensinado, [é aquele] que sabe”. Portanto, é 
aquele que conhece a norma e os preceitos. 

O militar deveria ter cuidado com o seu corpo, com a farda, com 
os equipamentos e com os armamentos. Ratificando essa visão e, de 
acordo com o previsto no Regulamento do Conde de Lippe (1763), no 
preâmbulo do Alvará de 24 de março de 1764, que dava “nova forma 
ao fardamento da Tropa”, o rei afirmava: 

Atendendo ao muito que convêm ao Meu Real serviço e á 
conservação, e decencia das Minhas Tropas, que os Fardamentos delas 
se achem promptos nos seus devidos tempos; de sorte que não faltem 
ás mesmas Tropas, nem a comodidade, nem o asseio, que constituem 
huma taõ importante parte da disciplina Militar (apud Silva, 1829, p. 
109, grifo nosso). 

No item 17, o alvará previa o fornecimento de pentes de madeira, 
“o qual sirva de huma parte para limpar a cabeça; e da outra parte para 
concertar o cabello” (apud Silva, 1829, p. 113). Os dispositivos de 
controle e asseio do corpo do soldado permaneceram na prática e no 
arcabouço militar. No início do século XIX ele foi reafirmado por meio 
da Ordem-do-Dia de 11 de setembro de 1809, que indicava:  

O Aceio é absolutamente necessario para conservar a saúde dos 
soldados; e todo o Oficial é pessoalmente responsável, tanto quanto 
lhes respeita, porque os soldados, que tem a seo cargo estejão sempre 
lavados, barbeados, e em fim aceados no corpo, na cabeça nas mãos e 
nos pés: para este fim é preciso que cada soldado esteja sempre 
fornecido de sabão; o qual os Oficiaes lhes devem fazer comprar; 
assim como outros pequenos artigos para o seo aceio e do seo 
vestido, taes como pentes, escovas etc (Melo, 1830, p. 3).  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 94 

O asseio dos militares, a conservação e limpeza das fardas, bem 
como a manutenção dos equipamentos e armamentos eram vistos 
como aspectos centrais na disciplina militar, numa lógica de controle e 
vigilância. 

Entre outros instrumentos normativos, as instruções e os 
regulamentos do Conde de Lippe deram a tônica da disciplina militar 
portuguesa pelo menos em termos formais, do que se seguiu nas 
décadas posteriores. Em 14 de novembro de 1767, ao retornar a 
Portugal, o Conde de Lippe afirmava que 

[...] Sua Majestade perseverando na immutavel resolução de que as Leis 
e Regulamentos Militares, que estabelessem a formatura, Disciplina, 
administração da justiça, economia, instrucção e exercício dos 
Regimentos de Infantaria, Cavallaria e Artelharia dos seus Exercitos, 
se observem com a maior exacção athé os seus minimos detalhes, sem 
alteração alguma debaixo de qualquer pretexto que se possa ser [...] 
(Lippe, 1767c, p. 41, grifo nosso).  

As diretrizes do Conde de Lippe para a disciplina militar seriam 
válidas para todo o Império Português. Em virtude dos 
desdobramentos da Guerra dos Sete Anos no além-mar, especialmente 
na América portuguesa, em 1767 desembarcou no Rio de Janeiro, sede 
do vice-reinado, o tenente-general alemão Johann Heinrich Böhm 
(1708-1783), lugar tenente do Conde de Lippe (Cotta, 2004, p. 152) 

Em cada capitania os capitães-generais ou governadores seriam 
os responsáveis pela disciplina militar. Essa atribuição era desdobrada 
em uma rede de vigilância, controle e práticas que iniciavam com os 
coronéis, mestres-de-campo, sargentos-mores e capitães-mores, de 
acordo com o tipo de corpo militar (regular, auxiliar e irregular). Em 
partes distantes do Império Português, como a África Oriental, as 
diretrizes militares do Conde de Lippe também ecoariam. 

De forma meticulosa, Rodrigues (2006) e Wagner (2018) 
investigaram a recepção das ideias do Conde de Lippe em Moçambique 
e Rios de Sena. Para tanto, estudaram as ações realizadas pelo 
Tenente-Coronel Vicente Caetano da Maia, que comandou o 
Regimento de Infantaria de Moçambique entre 1779 e 1788. Rodrigues 
(2006, p. 80) afirma que a “reforma do exército ocorrida em Portugal 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 95 

em 1763, sob a égide do Conde de Lippe, seria transposta para 
Moçambique em 1779”. 

Com base nas orientações do Conde de Lippe, provavelmente em 
1779, o Tenente-Coronel Vicente Maia redigiu o Regulamento do Regimento 
da Praça de Moçambique (Arquivo Histórico Ultramarino. Moçambique. 
Cx. 34. Doc. 38, apud Rodrigues, 2006, p. 80; Wagner, 2018, p. 6). O 
regulamento tratava da disciplina militar, abordando aspectos tais como: 
formaturas, períodos de exercícios, regularidade dos treinamentos, 
refeições, descanso, silêncio, assistência religiosa, regras e punições, 
especialmente aquelas ligadas à higiene pessoal e à limpeza dos 
armamentos e equipamentos (Wagner, 2018, p. 4; Rodrigues, 2006, p. 
80). 

Ana Wagner (2018) retomou o Alvará de 24 de março de 1764, 
que, como foi mencionado, tratou da estreita relação entre a disciplina 
militar e o asseio dos soldados e das fardas. Ela destacou que naquela 
porção oriental do continente africano, ao tratar das fardas, era 
necessário considerar os condicionantes locais, a conveniência climática, 
os preços e tipos dos tecidos, os aviamentos, a existência ou não de 
alfaiates e a periodicidade dos navios portugueses que aportavam 
naquele território. Sobre aspectos relativos ao asseio dos soldados, 
apresenta as determinações do Tenente-Coronel Vicente Maia: 

Todos os dias ao toque da alvorada, os oficiais e oficiais inferiores, 
que estiverem comandando as suas companhias, farão levantar os seus 
soldados, e faze-los vestir, lavar, levantar as camas e arrumá-las, 
pentear os cabelos [...] (Arquivo Histórico Ultramarino, Moçambique, 
cx. 34, doc. 38. Carta do Tenente-Coronel Vicente Caetano da Maia e 
Vasconcelos, sobre os aspectos militares, s/d [1779] apud Wagner, 
2018, p. 6). 

Também é possível identificar aspectos relativos à disciplina 
militar no pedido do Governador-Geral de Moçambique António 
Manoel de Melo e Castro que, em 1786, solicitou ao Secretário de 
Estado dos Negócios da Marinha e Domínios Ultramarinos, Martinho 
de Melo e Castro, o envio de pentes para os soldados daquela 
guarnição, além de especialistas para a manutenção dos armamentos 
(Arquivo Histórico Ultramarino, Moçambique, Cx. 52, Doc. 08, apud 
Wagner, 2018, p. 6). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 96 

A missão do Tenente-Coronel Vicente Maia era “reorganizar e 
disciplinar” as tropas de Moçambique de acordo com as reformas de 
1763. Ele permaneceu por nove anos naquela parte oriental do 
continente africano. Rodrigues (2006, p. 83) relata o elogio feito aos 
militares africanos pelo Governador-Geral, que destacava especialmente 
o conhecimento do terreno e resistência física que possuíam. Fazia 
apenas uma objeção ao serviço dos africanos: “sua resistência à sujeição 
ao trabalho e à disciplina da milícia, o que os levava a desertar” (grifo 
nosso). Esses não eram problemas exclusivos da África portuguesa, mas 
estavam também estavam presentes em todas as partes do Império. 
Dessa forma, o Regimento de Moçambique nunca atingia o efetivo previsto. 

Para resolver essa questão, em 1792 o Secretário de Estado dos 
Negócios da Marinha e Domínios Ultramarinos, Martinho de Melo e 
Castro, que parecia desconhecer aspectos culturais e sociais de 
Moçambique, considerava a necessidade de completar o regimento com 
os nativos, pois, para ele: 

Os africanos prefeririam, certamente, a disciplina da vida militar à 
“dureza da escravidão”, pois no exército seriam muito mais bem 
tratados em sustento, e vestuário, do que [...] debaixo do jugo de 
particulares (Arquivo Histórico Ultramarino. Moçambique. Cod. 1472, 
fls. 105v-107 apud Rodrigues, 2006, p. 86, grifo nosso). 

Passados 40 anos da reforma militar do Conde de Lippe, seu 
legado continuaria em outras partes do Império Português. No Brasil, 
em 1802, o Capitão-general da Capitania de São Paulo António Manoel 
de Mello Castro e Mendonça (1797-1802), que também governaria 
Moçambique entre 1809-1812, deixou Instruções para seu sucessor na 
qual afirmava que “o Regimento de Infantaria ainda se acha no pé do 
Regulamento [do Conde de Lippe ] de 1763” (Instrucções, Cap 6, § 2). 
Além desta Instrução, Mello e Castro elaborou outras cinco Memórias, 
entre elas estava a que ressaltou a necessidade dos soldados aprenderem 
a ler, escrever, fazer operações matemáticas básicas e estudar o 
catecismo.  

O arcabouço da disciplina militar construído pelo Conde de 
Lippe e seus seguidores, especialmente no que diz respeito à dimensão 
da educação militar, que buscava o controle do comportamento do 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 97 

soldado por meio de dispositivos penais-disciplinares, das inspecções e 
revistas permaneceu nos processos formativos dos corpos militares. 
Suas formalidades foram inseridas em manuais, regulamentos 
disciplinares, códigos penais e processuais penais militares e nas práticas 
e processos educativos cotidianos. A disciplina militar, centrada na 
obediência, no controle dos comportamentos e dos corpos dos 
soldados teria uma longa duração histórica, ultrapassando os séculos 
XVIII e XIX, em Portugal e no Brasil. 

Enfim, a disciplina militar nos moldes do Conde de Lippe pode 
ser entendida em duas dimensões: instrução e educação, percebidas 
neste estudo como relacionadas, respectivamente, às ações de 
transmissão de conhecimentos técnicos úteis sobre a “Sciencia da 
Guerra” e de controle de comportamentos, gestos e vontades dos 
soldados. Na presente reflexão, optou-se por tratar brevemente dessa 
última dimensão, apresentando fragmentos que possibilitem pensar a 
sua amplitude em termos temporais e geográficos, por meio de 
apropriações da disciplina militar, especialmente a educação, por 
culturas, pessoas e locais tocados pelas práticas militares do Império 
Português. 

 

Referências 
ANTUNES, Álvaro de Araújo. “Ensinai-os e domai-os”: o governo e 
disciplina escolar em Minas Gerais na segunda metade do século XVIII. 
In: ANTUNES, Álvaro de Araújo; SILVEIRA, Marco Antônio. 
Dimensões do Poder em Minas (Séculos XVIII e XIX). Belo Horizonte: 
Fino Traço, 2012, p. 49-70. 

BARRENTO, António. Guerra fantástica: 1762. Portugal, o Conde de 
Lippe e a Guerra dos Sete Anos. Lisboa: Tribuna da História, 2006. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Real 
Collegio das Artes da Companhia de Jesu, 1713, Tomo 3. 

BLUTEAU, Raphael. Vocabulario portuguez e latino. Lisboa: na Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, Tomo 6. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 98 

BRITO, Pedro de. Os regulamentos do Conde de Lippe. In: SILVA, 
Mário J. Freire da; MIRANDA, Silva Tiago C. P. dos Reis (Orgs.). 
Libros, Relege, Volve, Lege. O livro antigo na Biblioteca do Exército. Lisboa: 
Biblioteca do Exército, 2018. 

BRITO, António Pedro da Costa Mesquita. Publicações alemãs sobre o 
Conde de Lippe. Uma orientação bibliográfica. Revista Militar, Lisboa, n. 
2508, p. 83-150, jan. 2011. 

COSTA, Fernando Dores. Insubmissão: aversão ao serviço militar no 
Portugal do século XVIII. Lisboa: Imprensa de Ciências Sociais, 2010. 

COTTA, Francis Albert. Escrita e aplicação dos regulamentos militares 
do Conde de Lippe no Império Português: representações, apropriações 
e práticas de leitura (Brasil e Portugal - século XVIII). In: 
GRAMMONT, Guiomar; MENESES, José Newton Coelho; 
ALMADA, Márcia. Anais do I Seminário Internacional Cultura Escrita no 
Mundo Moderno. Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 
2019, p. 159-166. 

COTTA, Francis Albert. A fabricação do soldado português no século 
XVIII. In: POSSAMAI, Paulo César (Org.). Conquistar e defender: 
Portugal, Países Baixos e Brasil. Estudos de História Militar na Idade 
Moderna. São Leopoldo: Oikos, 2012, p. 47-58. 

COTTA, Francis Albert. No rastro dos Dragões. Políticas da Ordem e o 
Universo Militar nas Minas setecentista. Tese (doutorado em História) – 
Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de 
Minas Gerais, 2004.  

HAGEN, Willan W. German history in modern times: four lives of the 
nation. Cambridge University Press, 2012.  

FONSECA, Thais Nívia de Lima e. Concepções e práticas de educação 
em Minas Gerais Colonial: reflexões com base em fontes de pesquisa. 
In: FONSECA, Thais Nívia de Lima (Org. vol. 1). CARVALHO, Carlos 
Henrique de; FARIA FILHO, Luciano Mendes de (Coords.). História da 
Educação em Minas Gerais: da Colônia à República. Uberlândia: EDUFU, 
2019a, p. 23-54.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 99 

FONSECA, Thais Nívia de Lima e. Ver e ouvir: arte e práticas 
educativas na América Portuguesa. In: VIEIRA, Carlos Eduardo; 
OSINSKI, Dulce Regina Baggio; OLIVEIRA, Marcus Aurélio Taborda 
(Orgs.). História Intelectual e Educação. Artes, artistas e projetos estéticos. 
Jundiaí: Paco Editorial, 2019b, p. 319-342. 

GALVÃO, Ana Maria de Oliveira. Oralidade, memória e narrativa: 
elementos para a construção de uma história da cultura escrita. In: 
GALVÃO, Ana Maria de Oliveira et al. (Orgs.). História da Cultura 
Escrita. Séculos XIX e XX. Belo Horizonte: Autêntica, 2007, p. 9-46.  

LIPPE, Conde de Schaumbourg. Instruçoens Geraes relativas a varias partes 
essenciaes do Serviço Diario para o Exercito de S.Magestade Fidelissima debaixo 
do mando do illustrissimo e excelentíssimo senhor Conde Reinante de Schaumbourg 
Lippe Marechal General dos Exercitos do mesmo Senhor, e General em Chefe das 
Tropas Auxiliares de Sua Magestade Britanica. Lisboa: Secretaria de Estado, 
1762. 

LIPPE, Conde de Schaumbourg. Regulamento para o Exercicio, e Disciplina, 
dos Regimentos de Infantaria dos Exercitos de Sua Magestade Fidelíssima: Feito 
por Ordem do mesmo Senhor por Sua Alteza O Conde Reynante de 
Schaumbourg Lippe, Marechal General. Lisboa: Secretaria de Estado, 
1763. 

LIPPE, Conde de Schaumbourg. Regulamento para o Exercicio, e Disciplina 
dos Regimentos de Cavallaria dos Exercitos de Sua Magestade Fidelissima: Feito 
por Ordem do mesmo Senhor por Sua Alteza O Conde Reynante de 
Schaumbourg Lippe, Marechal General. Lisboa: Secretaria de Estado, 
Lisboa: Secretaria de Estado, 1764. 

LIPPE, Wilhelm Schaumburg. Direcçoens, que Ham de Servir Para os 
Senhores Coroneis, Tenentes Coroneis, e Majores dos Regimentos de Infantaria dos 
Exercitos de Sua Magestade Fidelissima com precizaõ os grandes movimentos das 
Tropas Estabelecidas por Ordem do mesmo Senhor por Sua Alteza o [...] / 
traduzidas do Original de S. A. na lingua Portugueza por D. Joaquim de 
Noronha. [Lisboa]: Na Secretaria de Estado, 1767a. 

LIPPE, Wilhelm Schaumburg. Ordenança que determina as obrigações dos 
inspectores das tropas de Sua MAgestade... Lisboa: Impresso na Secretaria de 
Estado, 1767b. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 100 

LIPPE, Wilhelm Schaumburg. Compilação de cartas de Guillaume de 
Valleré e do Conde de Lippe, avisos e portarias. [Manuscrito. Biblioteca 
Nacional de Portugal. Cod. 4514]. 1767c. 

LIPPE, Conde de Schaumbourg. Ordenança, que determina as obrigaçoens dos 
Inspectores das Tropas de Sua Magestade Fidelissima: estabelecida por Ordem 
do mesmo Senhor por Sua Alteza O Conde Reinante de Schaumbourg 
Lippe, Marechal General. Lisboa: Secretaria de Estado, 1767d. 

LIPPE, Wilhelm Schaumburg. Memória sobre os exercícios de meditação 
militar para se remeter aos senhores Generaes e Governadores de Provincias a fim 
de se distribuir aos senhores Chefes de Regimentos dos exércitos de 
Sua Magestade. Hagenbourg, 20 de setembro de 1773. 

LIPPE, Wilhelm Schaumburg. Compêndio das diversas obras que o 
Conde de Lippe remeteu ao brigadeiro Christiano Frederico de 
Weinholtz, para serem traduzidas na língua portuguesa e entregues a 
esta Corte. 1778. Biblioteca Nacional de Portugal. Reservados. Cod. 
927. 

LIPPE, Wilhelm Schaumburg. Mémoires de la Campagne en Portugal l'année 
1762: sous le Comte Regnant de Schaumbourg y Lippe. Mar[ech]al 
Gen[er]al. 1762. Biblioteca Nacional de Portugal. Cod. 8216. 

LUSITANO, Cândido. Diccionario Poetico, para uso dos que principiaõ a 
exercitarse na poesia portuguesa: obra igualmente útil ao orador 
principiante. Lisboa: Offic. Patriarcal de Francisco Luiz Ameno, 1765. 

MENDONÇA, Antonio Manoel de Mello Castro e. Memória econômico 
política da Capitania de S. Paulo, Primeira Parte, por Antonio Manoel de 
Mello Castro e Mendonça, Governador, e Capitão General da mesma 
Capitania, em 1800. Anais do Museu Paulista. São Paulo: Museu 
Paulista, 1961, Tomo XV, p. 81-247 

MENDONÇA, Antonio Manoel de Mello Castro e. Instrucções dadas por 
Antonio Manoel de Mello Castro e Mendonça sobre o governo da Capitania de São 
Paulo a Antonio José da França e Horta. Na forma das Reaes Ordens. São 
Paulo, 28 de dezembro de 1802, São Paulo, 14 de janeiro de 1803. 

MELO, Major João Crisóstomo do Couto e. Repertório das Ordens do Dia 
dadas ao Exército Portuguez. Lisboa: Tipografia de Bulhões. 1830. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 101 

RODRIGUES, Maria Eugénia. Cipaios da Índia ou Soldados da Terra? 
Dilemas da naturalização do Exército Português em Moçambique no 
Século XVIII. História: Questões & Debates, Curitiba, n. 45, p. 57-95, 
2006. 

SALES, Capitão Capelão Ernesto Augusto Pereira. O Conde de Lippe em 
Portugal. Vila Nova de Famalicão: Minerva, 1936.  

SELVAGEM, Carlos. Portugal Militar. Compêndio de História Militar e 
Naval de Portugal desde as origens do Estado Portucalense até o fim da 
Dinastia de Bragança. Lisboa: Imprensa Nacional, 1931. 

SILVA, António Delgado da. Collecção da Legislação Portugueza desde a 
última Compilação das Ordenações : Legislação de 1763 a 1774. Lisboa: 
Typografia Maigrense, 1829. 

SILVA, Antônio de Morais. Diccionario da lingua portugueza composto 
pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio 
de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa : Na Officina de 
Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

RUSSEL-WOOD, A. J. R. A base moral e ética do governo local no 
Atlântico luso-brasileiro durante o Antigo Regime. In: GONÇALVES, 
Andréa Lisly; CHAVES, Maria das Graças; VENÂNCIO, Renato Pinto 
(Orgs.). Administrando Impérios: Portugal e Brasil nos séculos XVIII e 
XIX. Belo Horizonte: Fino Traço, 2012, p. 13-44.  

WAGNER, Ana Paula. Transformando homens em soldados: a tropa 
regular da Capitania de Moçambique e Rios de Sena (segunda metade 
do século XVIII). In: Anais do XVI Encontro Regional de História. Tempos 
de Transição. Ponta Grossa, Paraná, 15 a 18 julho de 2018, p. 1-9.  

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 06  de fevereiro de 2020 

 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 84-101, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 102 

 

Educação/Instrução 
Thaïs Nívia de Lima e Fonseca1 

 

Uma importante produção intelectual, entre os séculos XVII e 
XVIII, deu destaque às proposições acerca dos métodos de estudos e 
seu papel no desenvolvimento de ideias sobre as condutas sociais e a 
educação desejáveis para os diferentes grupos sociais, e influenciaram o 
processo político de intervenções ocorridas em vários estados europeus 
na segunda metade do setecentos, tanto em contextos revolucionários 
quanto reformadores. À educação era dada a missão de “modelar uma 
nova humanidade”, conforme expressão de Condorcet. Nesta 
perspectiva universalista e ilustrada, a educação seria um instrumento 
para a organização harmoniosa da sociedade por meio da disseminação 
de valores e normas de comportamento. Ainda herdeiras das 
preocupações modernas acerca da construção da civilidade e da 
formação de um “novo homem”, muitas proposições expressas na 
produção intelectual, nas leis, nas determinações administrativas, bem 
como na produção de obras de caráter pedagógico, davam ênfase às 
questões relacionadas à civilização e à civilidade, alvos últimos dos 
processos formativos, ou seja, da educação.  

Educação e instrução designavam, de maneira geral, o processo 
de formação dos indivíduos para que se integrassem adequadamente à 
vida em sociedade, conforme as referências e valores aceitos e 
legitimados. Nas formulações correntes durante o chamado Antigo 
Regime, educar e instruir apareciam muitas vezes confundidos um com 
o outro, ou sobrepondo-se quanto aos seus objetivos. Em sua clássica e 

1 Doutora em História; professora da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). 
thaisnlfonseca@gmail.com  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 

mailto:thaisnlfonseca@gmail.com


 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 103 

 

fundante obra, a Didactica Magna, de 1657, o protestante Comenius 
(2001) afirmava que ensinar significava fazer com que a juventude fosse 
“formada nos estudos”, “educada nos costumes” e “instruída em tudo 
o que diz respeito à vida presente e futura”, indicando a associação de 
educação com a ideia de formação voltada para o convívio social. Essas 
definições, contudo, estavam muito próximas àquelas defendidas por 
autores católicos, como Jean-Baptiste de La Salle, para quem a educação 
teria papel fundamental no movimento de combate às religiões 
reformadas, sobretudo por meio de prescrições morais. 

A formação do homem civil, apto à convivência social e íntimo 
das regras das boas maneiras, também estava no horizonte de autores 
dos séculos XVII e XVIII, ajudando a definir o que seria a educação e 
quais os seus propósitos. John Locke (2007), em seu livro Some Thoughts 
Concerning Education, de 1692, privilegiava a educação do gentleman, 
expressando o entendimento presente na sociedade do Antigo Regime 
de que a educação das camadas populares se daria por meio dos 
exemplos oferecidos pelas elites. Sendo assim, cuidar da educação 
destas últimas reverteria no bem de toda a sociedade. Refletindo sobre a 
natureza da educação e da instrução, Locke entendeu que esta última 
seria menos importante no processo de formação do indivíduo pois só 
poderia frutificar em terreno fertilizado pela educação para os bons 
costumes. Rousseau também destacou a educação como instância 
formativa, sobretudo ética. Ela seria o fundamento da formação 
intelectual do indivíduo e poderia ocorrer com o mínimo concurso da 
instrução.  

A presença dessas ideias acerca da educação pode ser 
parcialmente vislumbrada na produção intelectual portuguesa do século 
XVIII. Raphael Bluteau (1713, t. 3, p. 13-14), em seu conhecido 
Vocabulário Portuguez e Latino , define educação como “criação (…) para 
a direção dos costumes. (…) o que tem cuidado da educação de 
alguém”, definição que orienta as suas derivações: educar seria “criar” e 
educado seria “criado, ensinado”. Criação e ensino não se distinguem, 
pois ensino seria tanto o ato de criar quanto o objeto do ensino. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 104 

 

Interessante é observar que “ensino” também vai ser identificado à 
formação civilizada, relacionado à cortesia: “é tratamento de homens 
bem doutrinados, ou por experiência da Corte, & da Cidade, ou por 
ensino de outros, que nela viveram” (Bluteau, 1713, t. 3, p. 136). Tal 
tratamento reforça a percepção de que educação é estreitamente 
associada à ideia de formação do indivíduo para a vida social, no 
sentido de incutir nele os valores da boa sociedade.  

Mesmo que utilize outros elementos para definir o que seria a 
instrução, o Vocabulário Portuguez e Latino acaba por aproximar 
novamente a ideia de formação, ao definir instrução como “a ação de 
instruir. Instrução dos meninos”, bem como “documentos, ou 
princípios de doutrina, para conhecimento das ciências assim humanas 
como divinas, como também para a vida moral” (Bluteau, 1713, t. 4, p. 
153). Mais uma vez a ação e o objeto se definem a partir do mesmo 
ponto, e a sutil diferença entre educação e instrução parece estar no 
fato de que a segunda se faria por meio de instrumentos normativos 
mais precisos, enquanto a primeira estaria orientada por princípios mais 
gerais.  

Importantes autores portugueses abordaram o problema da 
educação, particularmente preocupados com a boa formação dos 
súditos e com a construção da civilidade moderna em Portugal. Em 
suas obras fica clara a influência de alguns clássicos como Locke, 
Fénelon e Rousseau. Em Apontamentos para a educação de um menino nobre, 
Martinho de Mendonça de Pina e Proença (1734), estava imbuído das 
concepções de educação inspiradas em John Locke. Suas reflexões 
colocavam a instrução no campo do desenvolvimento de 
conhecimentos e de habilidades como alicerces para a educação moral e 
destinada à construção da civilidade moderna. O fato de seu 
pensamento ser direcionado à educação das elites coaduna-se com a 
concepção corrente de educação como exemplo a ser dado pela 
nobreza.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 105 

 

Em sua conhecida obra Verdadeiro método de estudar, influente na 
elaboração das reformas pombalinas da educação, Luis Antônio Verney 
(1746) formulou importante crítica sobre a educação exclusivamente 
como formação moral e ética, postulando que ela deveria ser fundada 
nos princípios da razão e não da especulação. Interessado numa 
educação útil para o bem do Estado e da sociedade, Verney reorientava 
o conceito de educação, fundindo-o ao da instrução. Como ambos 
concorreriam para a formação de um indivíduo ativo e útil ao 
desenvolvimento do Estado, a educação de caráter formativo com 
fundamentos morais teria o mesmo status que a instrução (o ensino de 
conhecimentos práticos). Focado nos problemas do ensino em Portugal 
da época, e na formulação de propostas para reorientá-lo, Verney 
defendia uma educação capaz de formar a população portuguesa de 
maneira mais eficaz por meio de um ensino mais racional e aplicativo. 

Não obstante fosse um crítico do controle eclesiástico sobre a 
educação, Antonio Nunes Ribeiro Sanches, autor de Cartas sobre a 
educação da mocidade, de 1760, tratou do tema procurando conciliar a 
educação civil à formação cristã dos súditos. Defendendo reformas que 
ajudassem a transformar as dinâmicas de funcionamento da sociedade 
portuguesa – ao menos em relação à atuação das elites a serviço do 
Estado – Ribeiro Sanches privilegiava, em suas ideias, a educação destes 
segmentos sem, contudo, romper sensivelmente com as noções já 
correntes de educação e instrução. Os sentidos atribuídos por ele 
convergem para as tendências já comentadas, ou seja, de que a educação 
estivesse relacionada à ideia de formação geral do indivíduo para o 
convívio social nos quadros culturais cristãos (católicos, neste caso), e 
que a instrução fosse parte daquela, e estivesse mais próxima da 
aquisição de conhecimentos e habilidades úteis. Assim, no campo da 
moral se inscreveria a educação, enquanto os conhecimentos “práticos” 
seriam o domínio da instrução. Esses conhecimentos seriam, também, o 
meio pelo qual a formação moral se daria. A menção à ideia de 
“imitação” indica o entendimento de Ribeiro Sanches da educação 
também como “exemplo”, sobretudo aquele que deveria ser dado pelas 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 106 

 

elites às classes subalternas, sempre dispostas a imitar as ações “dos 
seus maiores” (Sanches, 1922, p. 109). 

Outros autores também produziram obras de reflexão geral sobre 
a educação, suas características, seus sentidos e seus objetivos, 
dedicando-se a propor o que julgavam ser as melhores orientações para 
que, num contexto de possíveis mudanças, de políticas reformadoras, o 
Estado e, eventualmente, a Igreja atuassem no desenvolvimento da 
educação mais útil à sociedade. Mas também dedicaram-se a chamar a 
atenção das famílias e dos mestres para seus papéis neste esforço 
formativo. Alguns escreveram sobre as práticas possíveis nos quadros 
dessas concepções de educação e de instrução, compondo obras que 
podem ser genericamente chamadas de “manuais”, voltadas para os pais 
e mestres, e constituídas de orientações e conteúdos fundamentais para 
a condução da educação dada às crianças e aos jovens. Com 
denominações diversas, esses livros geralmente combinavam o 
catecismo cristão ao método para a aprendizagem das primeiras letras 
(ler, escrever e contar), regras de civilidade e, em alguns casos, geografia 
e cronologia, por exemplo.  

Entre os livros circulantes em Portugal e seus domínios havia 
muitas traduções, geralmente de obras francesas, destinadas à educação 
moral e à instrução sobre as regras de civilidade, como Elementos da 
Civilidade e da Decência para a instrução da mocidade de ambos os sexos (1788), 
Método de ser feliz ou catecismo, especialmente para uso da mocidade (1787), 
Tesouro de meninas ou diálogos entre uma sabia aia e suas discípulas (1783) e A 
Escola dos bons costumes, ou reflexões morais e históricas (1786). Esta última, 
traduzida por D. João de N. Sra. da Porta Siqueira, acrescentava à obra 
de Jean-Baptiste Blancard um “tratado prático da civilidade portuguesa” 
de autoria do próprio tradutor. No seu Prólogo, ele enaltece a obra 
original como uma fonte de exemplos de bons costumes com o intuito 
de “educar a Mocidade, e de a instruir na honra e na virtude”. Mais uma 
vez, transparecem nesses livros as noções de educação como formação 
geral e base para o desenvolvimento da instrução que levaria às crianças 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 107 

 

e aos jovens os conhecimentos fundamentais para se tornarem bons 
súditos cristãos.  

Um aspecto marcante nos livros publicados em Portugal na 
segunda metade do século XVIII e primeiros anos do século XIX é a 
visão de que o acerto e rigor do método seria garantia de obtenção de 
uma educação bem-sucedida. Ao método estaria associada a clareza das 
orientações para o desenvolvimento dos processos de ensino da leitura, 
da escrita, da civilidade e da doutrina, conforme regras estabelecidas 
distintamente para cada caso e que envolveriam explicações sobre o 
que, como e por que das coisas. Em certo sentido, observa-se o recurso 
– muitas vezes explicitado pelos autores – à razão como elemento de 
orientação geral para a boa formulação das regras e para a sua 
apreensão, ou aprendizado. Se isso estaria ou não diretamente 
relacionado ao contexto intelectual da época, marcado pela influência 
do pensamento ilustrado em alguns dos círculos intelectuais e políticos 
portugueses, é difícil precisar sem um estudo mais apurado das obras e 
de seus autores. Para estes autores, o aprendizado correto das “regras” 
da boa educação seriam os subsídios para se introduzir a mocidade nas 
demais ciências, que iriam da leitura e da escrita à ortografia e à 
geografia. Sobretudo a leitura, “porta por onde o entendimento do 
homem se habilita, para poder entrar em cada uma das outras ciências 
especulativas”, conforme se lê em Escolla Nova Christã, e Politica, obra 
assinada por D. Leonor Thomasia de Souza e Silva (na verdade, 
Francisco Luís Ameno), de 1799. O esforço de tentar compreender a 
elaboração e o emprego das noções de educação e de instrução 
encontra nesse livro um interessante subsídio. Como os demais, a 
educação apresenta-se como o processo de formação geral do indivíduo 
para a vida em sociedade mas, para chegar-se a ela, percorre-se o 
caminho de várias “instruções”, o que sugere os procedimentos 
utilizados para se construir a distinção entre as duas noções. A 
instrução é mecanismo de transmissão de conhecimentos, seja a 
doutrina ou a civilidade, a leitura, a ortografia, a aritmética ou a 
geografia. O objetivo maior de todos esses conhecimentos é a formação 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 108 

 

geral e, para isso, é preciso estabelecer regras, normas e dispositivos de 
aprendizagem, conforme as diferentes “áreas”.  

Na Nova Escola de meninos, de Manoel Dias de Souza, de 1784, a 
educação é ao mesmo tempo base, caminho e objetivo para a formação, 
para se “cultivar, e formar a mocidade assim como nas ciências, como 
nos bons costumes e ensinar-lhes a cumprir as obrigações da vida civil, 
e cristã” (Souza, 1784, p. 190). Souza tende a separar educação de 
instrução, atrelando a esta última o ensino de conteúdos e de 
habilidades, como a leitura, a escrita, a aritmética e a doutrina, sendo 
esta também um exercício para a leitura. Em separado, ele inclui ao final 
da obra uma parte intitulada Breve direção para a educação dos meninos, de 
caráter mais prescritivo, e acrescentando ser o exemplo a melhor forma 
de educação. Ao final, transparece a tendência do autor, em 
conformidade com outros de sua época, de entender que é preciso 
primeiro formar, para depois instruir, e que os conhecimentos advindos 
da instrução, ou das várias instruções, de nada servirão sem as bases 
estabelecidas pela boa formação.  

No conhecido O Perfeito Pedagogo na arte de educar a mocidade, de 
João Rosado de Villalobos e Vasconcellos, publicado em 1782, tais 
concepções estão igualmente presentes, avançando em relação a outros 
autores quando inclui uma parte mais detalhada para cada uma das artes 
e das ciências consideradas pelo autor necessárias à boa educação dos 
indivíduos: a religião revelada, a gramática da língua portuguesa, o 
estudo do francês, da literatura clássica antiga, da geometria e da lógica 
(essas duas indicadas como as mais importantes porque necessárias à 
organização do pensamento), da metafísica, da psicologia, da ética ou 
filosofia moral, da geografia e da cronologia, da eloquência, poesia, 
dança, desenho, manejo (trato com os cavalos), florete, caça e música. 
Vasconcellos constrói seu manual orientado pela ideia de que para se 
alcançar a boa educação é necessário instruir a mocidade com, pelo 
menos, todos esses conhecimentos. Dentre os diversos livros deste tipo, 
O Perfeito Pedagogo aparece como aquele que tenta contemplar a maior 
diversidade de conhecimentos e os enquadra como os integrantes da 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 109 

 

instrução, segundo o autor, a “bússola” para aparelhar o indivíduo para 
toda a vida.  

O governo de D. José I, sob o comando de Sebastião José de 
Carvalho e Melo, realizou uma série de reformas de caráter 
administrativo que atingiram diferentes setores da vida do Reino e de 
seu império. As reformas do ensino, iniciadas em 1759, com a expulsão 
dos jesuítas do império e fechamento de todas as suas escolas, deram 
início ao processo de escolarização comandado pelo Estado, atingindo, 
também os domínios ultramarinos. Foram criadas as aulas régias de 
primeiras letras, gramática latina, grego e retórica, e instituída a 
“carreira” do magistério régio nos quadros da administração estatal. 
Definiram-se salários, formas de ingresso no magistério régio e 
mecanismos de controle do trabalho dos professores. Outras iniciativas 
ocorreram com a criação da Aula de Comércio (1759) e do Real Colégio 
dos Nobres (1761), além da reforma da Universidade de Coimbra 
(1771-72), todas elas visando à formação mais moderna e eficaz dos 
segmentos sociais responsáveis pelo governo e pela economia de 
Portugal e seus domínios. A legislação produzida para a implementação 
destas reformas nos dá indicativos claros dessas influências, mas 
também das concepções de educação e de instrução correntes à época, 
e caras à cultura portuguesa do Antigo Regime. O Alvará Régio de 28 
de junho de 1759, que expulsou os jesuítas e criou as primeiras aulas 
régias, apresenta em seu texto algumas das características analisadas 
aqui, quando se introduz o rol de razões pelas quais a Coroa decidiu-se 
pelas reformas: “Eu El Rei Faço saber aos que este Alvará virem, que 
tendo consideração a que da cultura das Ciencias depende a felicidade 
das Monarquias, conservando-se por meio delas a Religião, e a Justiça 
na sua pureza, e igualdade” (apud Silva, 1830, p. 673). 

As “ciências”, entendidas aqui como conhecimentos, não estão 
dissociadas da necessidade da formação cristã, e a formação para o bem 
do Estado seria composta não somente de conhecimentos úteis para a 
atuação do indivíduo nesta sociedade, mas também para sua melhor 
adequação à ordem. Para o governo de D. José I os jesuítas teriam 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 110 

 

falhado nesta missão por aplicarem métodos que não resultavam em 
conhecimentos e habilidade úteis ao progresso da nação. Por mais que o 
discurso presente em muitos documentos normativos emanados da 
Coroa neste processo de reformas indicasse a necessidade de renovação 
e modernização, faziam-se presentes muitas concepções caras à 
manutenção de uma ordem monárquica de matriz absolutista, e de 
retorno a práticas que remontavam ao século XVI. Neste primeiro 
momento das reformas, marcado pela criação das aulas públicas de 
gramática latina, grego e retórica, a concepção mais claramente presente 
na legislação é a da instrução, ligada ao ensino de conhecimentos com 
finalidades práticas e que pudessem contribuir para a “edificação” dos 
“fiéis vassalos”. Tal ideia fica também clara em documentos que se 
seguiram como desdobramento do Alvará de 1759, para que fossem 
executadas as “Instruções” constantes nele, como o Edital mandado 
publicar pelo Diretor Geral dos Estudos, D. Thomaz de Almeida, para 
realização de concurso para provimento das primeiras cadeiras de 
gramática latina das reformas, no qual é reforçado o propósito da 
educação a ser desenvolvida no novo contexto e que guiaria a escolha 
dos novos mestres: garantir que a “cultura das ciências dos vassalos” 
fosse “o mais bem fundado estabelecimento para o serviço de Deus, e 
das Monarquias”.  

Atestando a fidelidade àquela concepção de educação como 
formação geral, e a possibilidade de ser ela combinada a alguma 
instrução de uso prático, a principal lei de ampliação das reformas, de 6 
de novembro de 1772, criou as aulas régias de primeiras letras 
atribuindo a elas essa função. É bastante evidente a consonância desse 
texto com as concepções presentes nas demais fontes, coerentes com as 
ideias presentes no pensamento de alguns dos mais eminentes 
intelectuais europeus da época e com manuais indicados para a 
educação das crianças e jovens. Segundo aquela lei, essa 
educação/formação mais ampla atingiria todas as classes sociais num 
primeiro momento, mas seria suficiente em seus níveis mais 
elementares para a população daqueles “empregados nos serviços 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 111 

 

rústicos, e nas Artes Fabris”, pois responsáveis pelo “sustento dos 
povos”, a eles bastariam as “instruções dos párocos”. Esta sim, 
fundamental para garantir aquela educação formativa. Aos demais, 
conforme suas habilidades, haveria a possibilidade de alguma instrução 
em língua latina, e o aprofundamento para aqueles “destinados” aos 
estudos superiores, que fariam “figurar os Homens nos Estados”. 

​ A necessidade da boa formação dos súditos para a “felicidade 
da Monarquia” estava também no discurso de diferentes ocupantes de 
postos da administração, sobretudo no Brasil, preocupados com 
situações que escapavam às suas previsões e ao seu controle. Não são 
raros os documentos produzidos por estes funcionários, relatando sua 
perplexidade diante de uma sociedade que se estruturava conforme as 
circunstâncias, e que contrariava uma noção preconcebida de ordem. 
Muitos atribuíam tal quadro à numerosa população de origem africana e 
seus descendentes, “naturalmente” propensa à indisciplina e às 
insolências, mas também aos portugueses emigrados, principalmente os 
de origem social mais baixa. Num desses documentos percebe-se a 
indicação de que, além de controle de natureza policial sobre essa 
população, fazia-se necessário atentar para sua falta de educação. Em 
carta de 1805, Basílio Teixeira Cardoso de Sá Vedra Freire, Ouvidor da 
Comarca do Sabará, Capitania de Minas Gerais, expressava sua 
indignação com o estado de decadência, miséria e desordens na região. 
Para ele, as uniões de homens brancos com mulheres negras e mestiças 
originava uma população de libertos “sem criação, sem meios de 
alimentar-se, sem costumes e com a louca opinião de que a gente forra 
não deve trabalhar”. Criticava algumas práticas correntes entre essa 
população e os escravos, mas também apontava abusos cometidos pelos 
senhores, que bem poderiam ser responsabilizados por parte desse 
descontrole, mantendo seus escravos na falta de alimentos, de 
tratamento de doenças, e na “falta de instruções de Religião, Moral, 
costumes”. A administração local estaria comprometida devido à má 
atuação dos funcionários, por sua falta “de conhecimentos, ou de 
caráter”. Reclamava uma urgente reforma como medida para destruir 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 112 

 

esses defeitos, primeiramente pela indicação de “homens 
desinteressados, inteligentes, e em tudo hábeis para executar” tais 
reformas (apud Informação, 1897, p. 673-683). 

As impressões do Ouvidor deixam entrever o entendimento 
acerca da educação também como estratégia de controle político e 
social, mas fundada nas mesmas bases que combinavam a instrução 
religiosa e moral e as regras de comportamento, dos “bons costumes”, 
independentemente se isso diria respeito às elites ou às classes baixas, 
incluindo os escravos. Essas diretrizes estão presentes em outros 
documentos, de natureza administrativa, mas que contemplavam 
preocupações que iam além disso. Na verdade, depreende-se que a 
administração das terras de ultramar também implicava em ações 
civilizadoras resultantes, em parte, de processos educativos, qualquer 
que fosse a sua natureza. “Era função dos administradores controlar as 
atividades do clero e observar o cumprimento de suas obrigações, entre 
as quais a de ensinar aos povos os preceitos da lei que professam, 
pregar-lhes o evangelho, administrar-lhes os sacramentos e conduzi-los 
com o zelo, desinteresse, e regular comportamento de um bom e 
exemplar pastor ao grêmio da igreja, de que são filhos...”, conforme se 
lê nas instruções dadas pelo Secretário de estado Martinho de Mello e 
Castro ao Visconde de Barbacena, Luiz Antonio Furtado de Mendonça, 
que assumia o governo da Capitania de Minas Gerais, em 1788  (apud 
Instrucção, 1844).  

Muito embora de uma maneira geral essas concepções acerca da 
educação como formação do bom súdito estejam presentes de forma 
recorrente na documentação oficial, eclesiástica ou secular, também se 
observa neles o entendimento de que, determinado tipo de formação só 
seria possível por meio da instrução formalizada e institucionalizada. 
Tal entendimento estaria a par das concepções ilustradas de educação 
propugnadas a partir da segunda metade do século XVIII, e 
relacionadas às reformas empreendidas pela Coroa portuguesa neste 
período. Essa instrução teria, assim, papel fundamental no pretendido 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 113 

 

processo de modernização do Estado e de sua economia, o que 
incluiria, certamente, os domínios ultramarinos.  

Percorrer fontes diversas, produzidas em diferentes instâncias e 
conjunturas, em busca das concepções sobre educação e instrução que 
elas podem indicar como constituintes do pensamento e das práticas 
culturais no mundo luso-americano dos séculos XVIII e início do XIX 
tem o propósito de provocar a discussão sobre a historicidade desses 
conceitos e a desnaturalização da educação como algo dado, 
homogêneo e universal. E, ainda, desvincular, quando necessário, 
educação de escola ou de escolarização, para uma época em que as 
formas assumidas por elas estavam muito distantes daquelas que 
veríamos se desenvolver a partir de meados do século XIX. Essa 
proposta analítica também aponta para a presença das concepções 
educacionais correntes em diferentes instâncias institucionais, como o 
Estado e a Igreja, e nem sempre atreladas a discussões sobre educação 
institucionalizada, sobretudo a escolar. É o que indica o discurso, bem 
como as propostas e ações, das autoridades administrativas no esforço 
de estabelecer, na América, o estado de ordem social e de obediência e 
fidelidade à monarquia portuguesa. O fato de que muitos aspectos das 
concepções sobre educação e instrução tenham vindo do pensamento 
moderno, forjado a partir do século XVI na Europa, não excluía a 
presença de elementos que, ao contrário de mudanças, pretendiam a 
conservação de ideias, normas e comportamentos. Ou que a 
modernização pretendida por meio de reformas, além de procurarem 
criar novas instâncias educativas fundadas em pressupostos ilustrados e 
racionais, deixasse de lado fatias importantes da formação e das práticas 
culturais predominantes, sobretudo aquelas de matriz religiosa católica.  

Livros de catecismo e regras de civilidade, de ensino das 
primeiras letras e das “ciências” úteis à formação do bom súdito cristão 
para a monarquia portuguesa faziam par com as obras mais 
consideradas dos pensadores europeus dos séculos XVII e XVIII, bem 
como com as leis e determinações régias, e com as impressões e ações 
administrativas das autoridades coloniais na América. Educação não 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 114 

 

era, portanto, tema de menor importância e consideração, ocupando as 
preocupações de pessoas em diferentes posições e funções na sociedade 
do Antigo Regime, uma vez que se tratava de ação e resultado de 
impacto na qualidade dos súditos, e no estabelecimento da melhor 
ordem para o Estado. 

 

Referências 
BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1713, Tomo 3. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1713, Tomo 4. 

COMENIUS, I. A. Didactica Magna. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2001. 

ELEMENTOS da civilidade e da decência para instrucção da mocidade de ambos 
os sexos: traduzidos do francez em vulgar. (1824). Lisboa: Na 
Typographia Rollandiana. (1a edição 1788). 

A ESCOLA dos bons costumes, ou refleçoens moraes e históricas, sobre as 
máximas ... Traduzida e augmentada com hum tratado practico da 
civilidade portuguesa por D. Joao de N. Sra. da Porta Siqueira. Porto: 
Na Officina de Antonio Alvarez Ribeiro, 1786. 

INFORMAÇÃO da Capitania de Minas Gerais, dada em 1805 por 
Basilio Teixeira de Sá Vedra. Revista do Arquivo Público Mineiro, v. 2, fasc. 
4, 1897, p. 673-683. 

INSTRUCÇÃO para o Visconde de Barbacena Luiz Antonio Furtado 
de Mendonça, Governador e Capitão General da Capitania de Minas 
Gerais. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, n. 21, p. 5, 1844. 

LOCKE, J. Some thoughts concerning education. Edited by John William 
Adamson. New York: Dover Publications, Inc., 2007. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 115 

 

METODO de ser feliz ou catecismo de moral, especialmente para uso da mocidade. 
Versão do francez para o idioma vulgar por G.E.F. Coimbra: Na Real 
Impressão da Universidade, 1787. 

PROENÇA, Martinho de Mendonça de Pina e de. Apontamentos para a 
Educação de Hum Menino Nobre. Lisboa Occidental, Officina de Joseph 
Antonio da Sylva, 1734. 

SANCHES, António Nunes Ribeiro. Cartas sobre a educação da mocidade. 
Nova ed. rev. por Maximiano de Lemos. Coimbra: Imp. da 
Universidade, 1922. 

SILVA, António Delgado da. Collecção da Legislação Portugueza desde a 
última Compilação das Ordenações : Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: 
Typografia Maigrense, 1830. 

SILVA, D. Leonor Tomasia de S. e [Francisco Luiz Ameno]. Escolla nova 
christã, e política, na qual se ensinão os primeiros rdumentos, que deve 
saber o Menino Christão, e se lhe dão regras geraes para com facilidade, 
e em pouco tempo aprender a ler, escrever, e contar. Escripta para o 
uso de seus filhos por. Lisboa: Na Officina de Joaquim Thomas 
d’Aquino Bulhoens, 1799.  

SOUZA, M. D. de. Nova escola de Meninos na qual se propõem hum methodo 
fácil para ensinar a ler, escrever, e contar, com huma breve direção para a 
educação dos Meninos Ordenada para descanso dos Mestres, e utilidade 
dos Discipulos. Coimbra: Na Real Officina da Universidade, 1784. 

THESOURO de meninas ou diálogos entre uma sabia aia e suas 
discípulas...Composto da língua franceza por Madame Leprince de 
Beaumont e traduzido na portuguesa por Joaquim Ignacio de Frias. 
Lisboa, Viuva Bertrand & Cia., 1783. 

VASCONCELOS, João Rosado Vilalobos e.  O perfeito pedagogo na arte de 
educar a mocidade, em que se dão as regras da policia e urbanidade christã, 
conforme os usos e costumes de Portugal. Lisboa: Na Typ. Rollandiana, 
1782. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 116 

 

VERNEY, Luís António. Verdadeiro método de estudar, para ser útil à 
República, e à Igreja: proporcionado ao estilo, e necessidade de 
Portugal. Valensa: na Oficina de Antonio Balle, 1746, 2 v. 

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 14 de outubro de 2019. 

 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 102-116, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 117 

Letrados 
 

Antonio Cesar de Almeida Santos1 

 
Comecemos mencionando um certo Miguel Rodrigues, que 

iniciou sua carreira de editor, impressor e livreiro por volta de 1720, em 
Lisboa. Em 1727, ao solicitar sua admissão como familiar do Santo 
Ofício, uma testemunha declarou que ele era “pessoa de bons 
procedimentos”, que vivia “limpa e abastadamente da sua loja de 
livros”, que era “rico” e que sabia “ler e escrever” (Martins, 2012, p. 
202). A testemunha mostrou-se bastante detalhista, inclusive 
reconhecendo que, entre outras qualidades, o domínio da leitura e da 
escrita era algo digno de ser informado. Infelizmente, não se sabe como 
Miguel Rodrigues adquiriu as habilidades de ler e escrever, se ele 
usufruiu de uma instrução formal e, se realizou estudos, por quanto 
tempo o fez. No entanto, ele é um dos muitos sujeitos que transitaram 
por uma cultura letrada no Portugal do setecentos. Tendo em vista esses 
sujeitos, pretendemos abordar algumas questões acerca daqueles que 
eram reconhecidos como “letrados”, o que não era o caso do 
mencionado Miguel Rodrigues, apesar de suas reconhecidas habilidades. 
Em linhas gerais, nosso objetivo é o de indicar e discutir qual foi o uso 
dado ao termo letrado na sociedade portuguesa no século XVIII. 

Pode-se dizer que letrados eram as pessoas que obtinham o “grau 
de letras”. Esta definição simples e direta aparece no Tratado jurídico das 
pessoas honradas. A esta definição, o autor do Tratado acrescentou uma 
nota explicativa remetendo ao Título 48 do Livro Primeiro das 
Ordenações Filipinas, o qual dispunha sobre as exigências para o exercício 
das profissões de advogado e de procurador, nos seguintes termos: 

1 Doutor em História; professor da Universidade Federal do Paraná (UFPR). 
acsantos@ufpr.br  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 

mailto:acsantos@ufpr.br


 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 118 

“Mandamos que todos os Letrados, que houverem de advogar e 
procurar em nossos reinos, tenham oito anos de estudo cursados na 
Universidade de Coimbra em Direito Canônico, ou Cível, ou em 
ambos” (Código Filipino, 1870, p. 85-86). O autor do Tratado ainda 
acrescentou que os letrados, além de gozarem “das prerrogativas das 
pessoas honradas”, estariam “habilitados para os ofícios para os quais 
se quer o ter grau de letras” (Tratado, 1851, p. 110-111). 

A propósito, os Estatutos da Universidade de Coimbra, de 1772, 
dispunham que os estudantes, sendo aprovados nos exames finais, 
receberiam cartas que declaravam terem sido formados, o que ampliava 
suas “liberdades e direitos”. Com a obtenção do “grau de Bacharel 
corrente”, o formado passava a “poder usar das suas letras”, gozando 
“de todas as isenções, privilégios e graças que, pelas Ordenações e Leis 
Extravagantes destes meus Reinos são nelas concedidos aos Bacharéis 
formados” (Estatutos, Livro 1, 1772, p. 191-192). A obtenção do grau de 
bacharel era o início para aqueles que pretendiam seguir a carreira do 
magistério, para a qual deviam habilitar-se como licenciados ou 
doutores, o que significava um ano a mais de estudos. 

Das informações precedentes, queremos destacar três aspectos: 
primeiro, que as pessoas identificadas como letrados eram consideradas 
honradas, ou seja, gozavam de distinção e de prerrogativas inerentes à 
sua posição; segundo, o termo é utilizado com o mesmo sentido desde, 
pelo menos, o início do século XVII, ainda que já apareça nas Ordenações 
Afonsinas (1448) e nas Ordenações Manuelinas (1513), em títulos referentes 
a cargos da estrutura judiciária do reino. De fato, veremos adiante que 
os letrados já eram reconhecidos como tais desde o século XIV. As 
Ordenações não traziam uma definição do termo, embora exista a 
exigência que os procuradores, identificados como letrados, tenham 
sido graduados por alguma universidade para serem providos no cargo 
(Ord. Manuelinas, p. 234). Duarte Nunes de Leão, em sua compilação da 
legislação extravagante, registrou, em meados do século XVI, que “os 
letrados graduados na Universidade de Coimbra” poderiam exercer a 
função de procuradores “por já terem estudado” os anos necessários 
para isso (Leão, 1569, p. 51). O terceiro aspecto, por consequência, 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 119 

indica que para o exercício de algumas ocupações era necessária uma 
formação universitária, com a qual se obtinha o “grau de letras”. 

O padre Raphael Bluteau registrou, no início do século XVIII, 
que o termo letrado era utilizado no âmbito judiciário, informando que 
“com este título se levantaram os juristas e, particularmente, os 
advogados; porventura, porque das suas letras todos fiam os seus 
pleitos”. Mas a palavra também era utilizada para designar um “homem 
sciente, versado nas letras”, que sabia expressar-se com erudição 
(Bluteau, 1716, t. 5, p. 90). Antônio de Moraes Silva, na primeira edição 
de seu Dicionário da língua portuguesa, registrou que letrado era um 
“homem que sabe letras, que teve estudo; de ordinário se entende dos 
advogados e juristas” (Silva, 1789, v. 2, p. 17). O termo letrado 
continuará a ser utilizado para designar advogados e outros sujeitos 
ligados ao mundo das leis até, pelo menos, a primeira metade do século 
XIX, como fica evidenciado no Dicionário da língua portuguesa publicado 
pelo frei José Inácio Roquete, que o fixou em duas acepções: como 
substantivo, significando “homem de letras; advogado”, e como 
adjetivo, designando um homem “sábio, douto, que tem letras” 
(Roquete, 1848, p. 632), conforme já aparecia em Bluteau. Como 
adjetivo, o termo foi utilizado pelo frei Joaquim do Amor Divino 
Caneca, em sua Dissertação sobre o que se deve entender por pátria do 
cidadão e deveres deste para com a mesma pátria (c. 1822), nos 
seguintes termos: “Do que tenho dito, já se deixa ver, que eu não 
escrevo para os homens letrados; sim para o povo rude, e que não tem 
aplicação às letras” (apud Neves, 2011, p. 165). 

Como vimos, o uso do termo letrado como substantivo esteve 
ligado à área jurídica por um largo período de tempo e, desde pelo 
menos o início do século XVII, para fazer referência àquele que 
desempenhava a função de advogado. Mas, ainda que possamos notar 
uma certa simplificação terminológica no Dicionário de José Inácio 
Roquete, percebemos que o termo também continuou a designar um 
“homem de letras”, “douto”, situação obtida por intermédio do estudo, 
como assinalou Moraes Silva e mostrou Frei Caneca, que estabelece 
uma contraposição àqueles que não têm letras, “o povo rude”. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 120 

Deduz-se, assim, que um letrado é um homem (para nos mantermos 
fiéis às fontes) que desfrutou de uma educação universitária formal, a 
qual lhe permite fazer uso de suas “letras” que, dentre outros 
significados, são referidas como “ciência, saber”, de onde se diz um 
“homem de muitas letras” (Silva, 1789, v. 2, p. 16). 

Esta situação – ser um homem de letras – também era abonatória 
para o serviço régio. Em 09 de abril de 1768, por ocasião da instalação 
da Real Mesa Censória, D. José I nomeou os “deputados ordinários” 
que passariam a integrá-la. Conforme estava previsto na lei de 05 de 
abril do mesmo ano, que instituía aquele tribunal régio, esses deputados 
deveriam ser “pessoas de notória literatura, ilibados costumes e 
conhecida piedade”; os decretos de nomeação explicitavam as 
qualidades dos escolhidos, na seguinte fórmula: “Tendo em 
consideração aos merecimentos, letras e conhecido zelo do serviço de 
Deus e meu, que concorrem nas pessoas dos [ou Mestres ou Doutores] 
hei por bem nomeá-los Deputados Ordinários da Real Mesa Censória 
novamente criada” (apud Bastos, 1983, p. 71 e 74). Fossem clérigos ou 
não, infere-se, pelo tratamento dispensado, que os nomeados haviam 
concluído algum curso universitário, provavelmente Teologia ou um 
Curso Jurídico (Civil ou Cânones). 

O estudo das “Humanidades, isto é, Filosofia, Retórica e Poética, 
História”, compunha as matérias concernentes às “Letras Humanas”, as 
“belas letras” (Silva, 1789, v. 2, p. 16). Mas as “letras” também podiam 
ser entendidas como uma “carreira e profissão das ciências e 
humanidades” (Roquete, 1848, p. 632). As definições de Bluteau, mais 
antigas, não fogem ao que esses outros dois dicionaristas registraram, 
conquanto serem verbetes mais extensos e ricos em exemplos 
abonatórios (Bluteau, 1716, t. 5, p. 89-90). 

Ainda que se perceba, nos dicionários, uma generalização do 
homem letrado como um sujeito detentor de conhecimentos gerais das 
“humanidades”, é necessário reiterar que o termo, em Portugal, esteve 
estreitamente associado ao desempenho de atividades ligadas ao campo 
jurídico. Não era, necessariamente, um “advogado”, o qual, embora 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 121 

pudesse ser reconhecido como um letrado, não tinha esta condição 
derivada de sua profissão, mas sim de sua formação, como mostram 
outros termos utilizados para designar pessoas ligadas ao campo do 
Direito: bacharel e licenciado. Guilherme Pereira das Neves, aliás, 
registra que, “ao longo da história de Portugal nos tempos modernos, 
foram os jurisconsultos e os especialistas do Direito, em geral, os que 
melhor personificaram o tipo social do letrado” (Neves, 2000, p. 343). 
Ainda no que se refere à inserção profissional do letrado, Maria Beatriz 
Nizza da Silva menciona a existência dos “lugares de letras”, ocupações 
que “implicavam um grau acadêmico na Universidade de Coimbra e 
depois uma verdadeira carreira na magistratura” (Silva, 2005, p. 165). 
Deve-se ressaltar que, neste caso, “letrado” está sendo utilizado como 
um substantivo. 

Outro ponto salientado por Guilherme Pereira das Neves (2000, 
p. 344) é a vinculação dos letrados ao serviço régio. A presença deles 
em diferentes âmbitos da administração régia, tanto no reino como nos 
domínios ultramarinos portugueses, confirma essa relação, e essa 
proximidade ao poder será responsável por um processo de 
enobrecimento, tanto de indivíduos como do próprio “tipo social”, 
implicando na valorização dos próprios saberes detidos por tais sujeitos. 
Neste aspecto em particular, José Sebastião da Silva Dias, em suas 
“aulas de História de Cultura Portuguesa”, indica que no processo de 
consolidação da monarquia portuguesa a presença de letrados “se 
tornaria cada vez mais necessária, em número e qualidade”. Assim, 
desde pelo menos o século XIV,  

[...] o letrado tem uma importância numérica crescente na 
administração à medida que os anos avançam e o seu valimento oficial 
é cada vez mais notório. [...] Pode falar-se, então, expressivamente dos 
quatros estados do reino, prelados, fidalgos, letrados e vassalos (apud 
Pereira, 2004: 108-109). 

Assim, do que vem sendo exposto, depreende-se que o 
substantivo letrado, em Portugal, designava geralmente um indivíduo 
que havia realizado seus estudos em Direito Canônico ou Civil, 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 122 

podendo ocupar algum tipo de cargo na área da magistratura (juiz de 
fora, ouvidor, corregedor, desembargador), ou advogar, ou prestar 
serviços na administração régia (alguns secretários e outros oficiais). Ser 
um letrado, todavia, não era condição necessária para que indivíduos 
ocupassem altos cargos administrativos e, de outra parte, nem todos os 
letrados estavam, obrigatoriamente, em postos do serviço régio. As 
referências a conhecimentos obtidos por intermédio de estudos formais 
indicam que a condição de letrado estava associada ao domínio de 
saberes específicos e de outras línguas (o latim, pelo menos). E, como 
se depreende do Tratado das pessoas honradas, tratava-se de uma posição 
social desfrutada pelo sujeito, independentemente de sua atividade 
profissional. 

Encaminhando para a conclusão desses comentários acerca deste 
“tipo social” da sociedade luso-brasileira do Antigo Regime, pensamos 
que pode ser interessante lançar um rápido olhar para os letrados 
franceses (lettrés), pois o contraste das duas situações poderá nos auxiliar 
a perceber melhor o uso que era dado ao termo letrado no contexto 
português. 

Roger Chartier descreveu em seu artigo O homem de letras um 
episódio ocorrido em 1770, em Paris, quando diversos admiradores de 
Voltaire propuseram erigir uma estátua em sua homenagem. Conforme 
as recordações de Madame d’Epinay, para subscrever a execução da 
estátua era necessário ser um “homem de letras”, o que estaria 
justificado pela inscrição que seria colocada: “a Voltaire ainda em vida, 
de seus compatriotas letrados” (Chartier, 1997, p. 151). Note-se, nos 
trechos citados, uma alternância entre os termos letrado e homem de 
letras, para designar o mesmo “tipo social”. Esta alternância pode ser, 
porém, apenas resultado da tradução. 

A estátua, que afinal foi realizada, “apresenta o escritor nu, 
sentado, com um rolo antigo numa mão e na outra uma pena”. Para 
Chartier (1997, p. 153), a estátua traduz:  

[...] os valores de uma nova ordem literária e política. Representa 
perfeitamente as contradições de que enferma a definição e a 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 123 

condição do homem de letras na época das Luzes, entre privilégio e 
igualdade, proteccão e independência, prudência reformadora e 
aspiração utópica. 

Voltaire fora encarregado de redigir o verbete “homem de letras” 
(gens de lettres) para a Enciclopédia. O verbete aparece no volume 7, que foi 
publicado em 1757. Ele distingue ali o “homem de letras” do 
especialista, “que cultiva apenas um género de estudos”, acrescentando 
que “os verdadeiros letrados encontram-se na situação de deslocar os 
seus passos pelos diversos campos, apesar de não os poderem cultivar 
todos” (apud Chartier, 1997, p. 119). Faz-se necessário assinalar que, na 
tradução do texto de Chartier, aparece a palavra “letrados”, mas, na 
Enciclopédia, a palavra utilizada por Voltaire é gens de lettres (homem de 
letras), não lettrés (letrados): “les véritables gens de lettres se mettent en état de 
porter leurs pas dans ces différens terreins, s'ils ne peuvent les cultiver tous” 
(Encyclopédie, 1757, v. 7, p. 599; destaque no original). 

Para Chartier (1997, p. 119), “a definição do homem de letras” 
que Voltaire apresentava na Enciclopédia era “a de um enciclopedista”, e 
Vicenzo Ferrone (1997, p. 174), ao descrever o “homem de ciência” do 
Iluminismo, aponta que d’Alembert fazia uma rigorosa distinção entre 
“homme de lettres e savant” (cientista); este último, todavia, não seria um 
erudito, mas um homem de letras (“gens de lettres”) que se ocupava das 
ciências exatas. 

Na edição de 1770 do Dicionário Filosófico, o verbete da Enciclopédia 
sobre o “homem de letras” (gens de lettres) é reproduzido (na edição de 
1764, a entrada não aparecia). Voltaire considerava que o termo 
correspondia “precisamente” ao sentido que gregos e romanos 
atribuíam a “gramático”, que “não é apenas um homem versado na 
gramática propriamente dita, que está na base de todos os 
conhecimentos, mas um homem que não é estranho à geometria, à 
filosofia, à história geral e particular, que sobretudo realiza estudos da 
poesia e da eloquência”, concluindo que aqueles antigos gramáticos 
eram “o que são, hoje, nossos homens de letras”. O Dicionário Filosófico 
de Voltaire também traz uma outra entrada (Lettres, gens de lettres ou 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 124 

lettrés), na qual ele estabelece uma correspondência entre “homens de 
letras” (gens de lettres) e “letrados” (lettrés), considerados como sábios, 
responsáveis por esclarecer os homens e, por isso, perseguidos em seu 
tempo, o século XVIII. Essa entrada, em que aparece o termo lettrés, 
não consta da primeira edição do Dicionário Filosófico, de 1764, como 
também não aparece na Enciclopédia (Voltaire, 2005, s/p). Da definição 
apresentada por Voltaire, entendemos que os letrados, na sua acepção, 
corresponderiam àqueles homens “scientes”, apontados por Bluteau, 
quando letrado é utilizado como adjetivo: um homem letrado. 

O “homem de letras”, para os franceses do século XVIII, era um 
indivíduo que havia realizado estudos (ainda que esta não fosse uma 
condição necessária), que tinha a capacidade de se manifestar sobre 
diversos assuntos e que participava de conversas nas quais acontecia o 
debate de ideias; ele era um homem que pensava e expressava seus 
pontos de vista a uma assistência de iguais. Ele se diferencia 
singularmente do letrado português que, para ser reconhecido como tal, 
precisava necessariamente obter um grau universitário, que lhe permitia 
desempenhar funções ou prestar serviços no âmbito de uma estrutura 
de governo ou da administração judiciária. O letrado de Voltaire e das 
Luzes francesas não encontrou “campo” que pudesse cultivar em 
Portugal. Ao menos, não com essa designação, ainda que houvesse 
muitos sujeitos dos quais se poderia dizer serem homens “scientes” e 
“de muitas letras”, empenhados em “esclarecer” seus conterrâneos; a 
lista de seus nomes não seria pequena: entre outros, figurariam nela Luís 
Antonio Vernei, Martinho de Mendonça de Pina e Proença, Antonio 
Nunes Ribeiro Sanches, Matias Aires, Teodoro de Almeida, Antonio 
Pereira de Figueiredo, Antonio Ribeiro dos Santos, José Seabra da Silva. 

 

Referências 
BASTOS, José Timóteo da Silva. História da censura intelectual em Portugal: 
ensaio sobre a compreensão do pensamento português. 2.ed. Lisboa: 
Moraes Editores, 1983 [1926]. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 125 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulário português e latino. Lisboa: Officina de 
Pascoal da Sylva, 1716, Tomo 5. 

CHARTIER, Roger. O homem de letras. In: VOVELLE, Michel (Dir.). 
O homem do Iluminismo. Lisboa: Editorial Presença, 1997, p. 117-153. 

Código Filipino ou Ordenações e leis do reino de Portugal, recopiladas 
por mandado del Rei D. Philippe I. 14 ed. Rio de Janeiro: Typographia 
do Instituto Philomathico, 1870. [Edição fac-similar, publicada pelo 
Senado Federal, em Brasília, 2004]. 

DIDEROT, Denis; d’ALEMBERT, Jean le Rond (eds.). Encyclopédie, ou 
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, etc. 
University of Chicago: ARTFL Encyclopédie Project (Autumn 2017 
Edition), Robert Morrissey and Glenn Roe (eds.). Disponível em: 
<http://encyclopedie.uchicago.edu/>. Acesso em: 07 maio 2016. 

Estatutos da Universidade de Coimbra compilados debaixo da imediata e 
suprema inspecção de El Rei D. José I. Livro I. Lisboa: na Regia 
Officina Typografica, 1772. Edição fac-similar, s/e, s/d. 

FERRONE, Vicenzo. O homem de ciência. In: VOVELLE, Michel 
(Dir.). O homem do Iluminismo. Lisboa: Editorial Presença, 1997, p. 
155-182. 

LEÃO, Duarte Nunes de. Leis extravagantes colegidas e relatadas pelo 
licenciado Duarte Nunez do Liam per mandado do muito alto & muito 
poderoso Rei Dom Sebastião, nosso Senhor. Em Lisboa per Antonio 
Gonçalvez, 1569. [Edição fac-similar publicada pela Fundação Calouste 
Gulbenkian, em Lisboa, em 1987]. 

MARTINS, Maria Teresa Esteves Payan. Livros clandestinos e contrafacções 
em Portugal no século XVIII. Lisboa: Edições Colibri, 2012. 

NEVES, Guilherme Pereira das. Como um fio de Ariadne no 
intrincado labirinto do mundo: Pernambuco, 1800-1822. In: NEVES, 
Guilherme Pereira das. História, teoria & variações. Rio de Janeiro: Contra 
Capa, 2011, p. 149-174. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 

http://encyclopedie.uchicago.edu/


 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 126 

NEVES, Guilherme Pereira das. Letrados. In: VAINFAS, Ronaldo 
(Dir.). Dicionário do Brasil colonial, 1500-1808. Rio de Janeiro: Objetiva, 
2000, p. 343-344. 

Ordenações Manuelinas. Versão fac-similar on-line, sem informação sobre 
edição e data de publicação. Disponível em: 
<http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/manuelinas/l1ind.htm>. Acesso em: 
18 jun. 2017. 

PEREIRA, José Esteves. Percursos de História das Ideias. Lisboa: Imprensa 
Nacional-Casa da Moeda, 2004. 

ROQUETE, José Inácio. Diccionario da Lingua Portugueza de José da 
Fonseca, feito inteiramente novo e consideravelmente augmentado. 
Paris; Lisboa: Livrarias Aillaud & Bertrand, 1848. 

SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da lingua portuguesa composto 
pelo Padre D. Rafel Bluteau, reformado e acrescentado por Antonio de 
Moraes Silva. Lisboa: Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

SILVA, Maria Beatriz Nizza da. Ser nobre na Colônia. São Paulo: Editora 
Unesp, 2005. 

Tratado jurídico das pessoas honradas, escrito segundo a legislação vigente à 
morte del Rei D. João VI. Lisboa: Imprensa de Lucas Evangelista, 1851 
[Fac-símile da primeira edição, publicada por DisLivro, em Lisboa, 
2003. A autoria do Tratado é atribuída a João Bernardo de Beja]. 

VOLTAIRE. Dictionnaire philosophique. Le Chasseur Abstrait, 2005. 
Edição eletrônica da versão de 1770. Disponível em: 
http://www.lechasseurabstrait.com/revue/IMG/pdf/Voltaire_-_Dictio
nnaire_philosophique.pdf. Acesso em: 18 jun. 2017. 

 

Publicado originalmente no Glossário em 18 de abril de 2019. 

 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 117-126, 2025​   
 

http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/manuelinas/l1ind.htm
http://www.lechasseurabstrait.com/revue/IMG/pdf/Voltaire_-_Dictionnaire_philosophique.pdf
http://www.lechasseurabstrait.com/revue/IMG/pdf/Voltaire_-_Dictionnaire_philosophique.pdf


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 127 

 

Luzes 
 

Cláudio DeNipoti1 

 

Perceber o “século das luzes” na tradição erudita luso-brasileira, para 
além do debate de cunho filosófico tradicional, passa por tentar compreender 
a capilaridade que o termo assumiu dentre a parcela letrada da população, ou 
com ambições a uma certa erudição, mas que não estiveram necessariamente 
no centro dos principais debates filosóficos do período. Passa também pela 
busca da polissemia do termo, justificando, no mais das vezes, um processo 
educacional mais do que um método em particular de educação, e assumindo 
significados que nem sempre seguiam as principais linhas de reflexão do 
Iluminismo tradicionalmente expressas nos debates franceses. Assim, 
buscaremos outras aplicações dos termos relacionados ao Iluminismo, para 
além de definições analíticas generalizantes, como a que pensa “uma forma 
ibérica característica do Iluminismo” como o “triunfo avassalador do 
empirismo britânico em uma extensão inigualável em outros lugares” (Israel, 
2001, p. 529). Ao mesmo tempo buscamos compreender mais e melhor como 
os portugueses letrados (ver o verbete respectivo neste Glossário) do século 
XVIII se apropriaram dos termos relacionados ao movimento de ideias de 
oposição geral à escolástica, colocando a razão e o espírito crítico no centro 
das preocupações. Vale aqui lembrar, com Ana Cristina Araújo (2003, p. 16), 
que as fontes portuguesas não apontam para uma adoção irrestrita do termo 
“iluminismo”, um neologismo à época, mas 

[...] na linguagem de ‘filósofos’, publicistas e reformadores, as 
referências, no singular, a ‘Luz’, ‘Luz da razão’, ‘Luz da boa razão’, 

1 Doutor em História; professor da Universidade Estadual de Londrina (UEL). 
denipoti@uel.br.   

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 

mailto:denipoti@uel.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 128 

 
Luz da experiência, e, no plural, a ‘Luzes’, ou mesmo ‘luzes do século’, 
predominam largamente. No domínio das expressões verbais, 
‘ilustrar’, ‘civilizar’ e ‘iluminar’, adquirem um sentido equivalente. 

Os estudos focados em diferentes aspectos da cultura escrita em 
Portugal do século XVIII – escrita, leitura, censura, comércio e 
circulação de livros, bibliotecas etc. – têm reforçado essa pluralidade de 
significados, marcada também pelo “carácter transnacional da cultura 
europeia no século XVIII”, que “deixou marcas profundas em muitos 
autores portugueses que aderiram às ideias e valores da filosofia das 
Luzes” (Araújo, 2020, p. 125). Além disso, seguindo o roteiro traçado 
por Daniel Roche para ir além da identificação mecânica entre “Luzes” 
e “Revolução”, os historiadores podem reconstruir 

[...] a rede das sociedades eruditas e das lojas [maçônicas], [e] 
cartografando o espaço que lhes corresponde, o historiador pod[e] 
finalmente sentir a imbricação no movimento de difusão das Luzes, 
do lícito e do ilícito, a aliança confusa mas real dos saberes e dos 
poderes (Roche, 1998, p. 36). 

Podemos iniciar esta busca de significados nos dicionários do 
período final do século XVIII e do início do século seguinte, para 
contextualizar os termos relacionados às Luzes. Luz, na definição de 
Bluteau, é “qualidade subtilissima, que penetra os corpos diafanos & faz 
todos os corpos visiveis […]”. Depois de se deter sobre as propriedades 
físicas da luz, Bluteau afirmava não haver “symbolo mais claro da 
prosperidade deste mundo”, sendo sempre acompanhada pela sombra, 
exceto, é claro, Deus, que “he luz essencial, sem acidente & luz eterna 
sem mudança”. Associava, a seguir, a publicação de livros e a 
descoberta de coisas ocultas (“tirar a luz um crime”) para descrever “[a] 
luz da razão; Lumen Animi ou Lumen Mentis”, a partir de exemplos de 
Columela e Cícero, sem, porém aprofundar-se, mas falando ainda, mais 
adiante, de “homem grande a todas as luzes”, ou “luzido a todas as 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 129 

 
luzes”, como alguém que se fia em “bons autores” (Bluteau, 1716, t. 5, 
p. 215-6). Illustração é “dar luz & noticia mais clara de alguma coisa”, 
com poucas variações de sentido para “ilustrado”, mas associando 
“ilustrar” com “fazer ilustre’, de forma mais relativa à retórica do que a 
qualquer princípio educativo (Bluteau, 1713, t. 4, p. 52). 

Na versão revisada do livro de Bluteau, publicada por António de 
Morais Silva, no fim do século XVIII, luz é a “matéria que emana do 
sol, da chama, e faz com que vejamos os objectos” (Silva, 1789, v. 2, p. 
37). Nesta mesma edição, enquanto “illustração” mantém o mesmo 
significado da edição original, “ilustrar” significava ainda tornar ilustre, 
mas “illuminar” assumia um sentido adicional de “illustrar declarando 
ponto doutrinal, ou verdade, com que o entendimento recebe luz” 
(Silva, 1789, v. 1, p. 694). 

Ao buscarmos usos “comuns” dos termos em meio à profusão 
documental relativa à cultura escrita do período, podemos começar 
nossas explorações com uma ausência notável. Na documentação da 
Real Mesa Censória encontramos um grande corpo documental 
constituído pelos pedidos para a posse, leitura e/ou venda dos livros 
proibidos nos vários editais daquela instituição, a partir de 1768, 
acompanhados pelas provisões em que autorizavam ou negavam esses 
pedidos. Os requerimentos eram redigidos com justificativas que 
buscavam convencer os censores que os requerentes tinham real 
necessidade (ou direito nato, em alguns casos de hierarquização social) 
para ter a licença pedida e o acesso aos livros proibidos (Denipoti;  
Fonseca, 2011). A imensa maioria das justificativas, porém, elencava 
uma variação qualquer dos termos “instrução” ou “educação”, 
frequentemente em combinação, com primazia daquele primeiro, como 
foi o caso do médico “aprovado e formado na Und.e de Coimbra”, 
Luis Pereira, que pedia, em 1776, licença para ter e ler livros proibidos 
de medicina “para milhor se instruir” (ANTT, Real Mesa Censória, 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 130 

 
Requerimentos, caixa 113, p. 143) e o de D. Pedro Jozé Augusto Flavio 
de Faria Lemos, Deão do Rio de Janeiro, que em 1780 pediu a licença 
para “ler e conservar a historia Eclesiástica de D. Mauer, q se acha 
retida na Real Meza Censoria e p.q a tem comprado a seu dono 
Monseur Borel e Comp.a” para sua maior instrução (ANTT, Real Mesa 
Censória, Requerimentos, caixa 113, p. 217). Mesmo considerando que 
tais requerimentos aderissem a regras retóricas preestabelecidas, ou a 
modelos socialmente compartilhados, causa estranheza hoje a absoluta 
ausência a qualquer referência à Ilustração, Luzes, ou suas variações, 
como objetivos dos pedidos. 

Os censores, porém, usavam “luzes” como argumento em seus 
pareceres sobre os livros a serem publicados, principalmente como a 
“palavra final” da censura que considerava o texto analisado “digno” ou 
“indigno” de “vir à luz” (Tavares, 2013, p. 13-14). Deve-se manter em 
mente o fato dos pareceres serem secretos, lidos somente durante as 
reuniões dos deputados da Real Mesa Censória, o que dava mais 
liberdade ao debate.  

Um exemplo (dentre muitos outros), foi o debate realizado pelos 
censores em 1771 sobre dois livros de ortografia portuguesa, que 
incluíam diversos usos dos termos em questão (Denipoti,  2018). Frei 
Luiz do Monte Carmelo falou das “luzes incomparaveis, que 
singularmente possui[a]” João Pinheiro Freire da Cunha, Professor 
Régio de gramática latina na Corte e autor do Breve Tratado da 
orthografia que ele analisava (Carmelo, s./d). Outro participante deste 
debate relativizou as críticas a este autor (e à escrita em geral) afirmando 
que “cada hum discorre segundo as suas luzes, seguros em suas 
differentes Regras, e principios, e munido com respeitaveis 
authoridades” (Anônimo, 27 jun. 1771). Frei Francisco de São Bento 
resumiu a questão ao tentar impor limites ao debate em foco entre os 
censores, quando se perguntou:  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 131 

 
He verd.e q. hoje ha mais luzes. Porem a q.m as devemos se n'ao aos 
q. escreveraõ contra as doutrinas estabelecidas? E se os nossos 
maiores impedissem isto, estaria toda a Europa sumergida na mesma 
ignorancia dos bons estudos em q elles viveraõ? E temos nós já todas 
as luzes e não podem as artes e as ciencias subir a maior perfeição?  
(São Bento, 05 jul. 1771). 

Temos, assim, três sentidos diferentes atribuídos ao termo 
“luzes”, que se associam tanto à educação dos indivíduos quanto ao 
debate mais amplo sobre o conhecimento em geral. 

Entrando em outro corpus documental, qual seja, os paratextos 
editoriais escritos por tradutores portugueses e, particularmente, 
luso-brasileiros, temos a mesma pluralidade de significados atribuídos às 
luzes e a termos relacionados. Podemos começar com José Dias Pereira, 
vice-reitor do Colégio dos Nobres, tradutor de duas obras italianas 
(publicadas em 1775 e 1781) contra a ideia de feitiçaria, que podem ser 
entendidas tanto como o desempenho de uma missão oficial quanto 
como parte de um processo de domesticação da Inquisição portuguesa, 
cujo objetivo era acabar com a crença na feitiçaria e dirigir a atuação da 
Inquisição para crimes políticos e comportamentais dos sacerdotes 
(Denipoti; Pereira, 2014).  

No prefácio de sua Traducção da defeza de Cecilia Faragó, accusada do 
crime de feitiçaria : obra útil para desabusar as pesoas preoccupadas da arte magica, 
e os seus pretendidos effeitos, Dias Pereira associava as “luzes” à difusão do 
conhecimento em línguas vernáculas como forma de combate à 
superstição: “As grandes luzes que actualmente illustram a Patria 
affortunada, não consentem que só os Catholicos da França, e da Italia, 
leiam na língua materna as verdades […] desta obra” (Pereira, 1775, 
s/p). Em outra tradução, porém, ele associou o termo aos debates 
filosóficos sobre e existência de magia, argumentando que os autores 
italianos aos quais recorre colocaram “em taes luzes o argumento 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 132 

 
[contra a magia], que se faria escarnecer quem quizesse sustentar o 
sentimento vulgar” (Maffei, 1783, Prefácio).  

Outro tradutor a usar o termo “luzes” em um sentido geral de 
“educação” foi João Rosado de Villalobos e Vasconcelos, professor 
régio de retórica e autor de um famoso guia educacional do século 
XVIII (Fonseca, 2009, p. 90; Ripe, 2020) e que entendia as luzes em 
associação com “pátria”, e espírito nacional:  

[Estes conhecimentos] gerao as ideias Patrioticas, criaõ o espirito 
Nacional em beneficio da utilidade, e honra da Patria, e 
propagando-se as luzes por todas as partes, vem depois a fermentar-se 
estes conhecimentos de sorte, que produzem por muitos modos, e 
meios a felicidade publica de hum Estado (Elementos, 1786).  

Joaquim Antonio Xavier da Costa endossou essa visão em sua 
dedicatória a Dom João, na tradução que fez do Prospecto politico do estado 
actual da Europa, de Eberhard August Wilhelm von Zimmermann, 
quando disse que o regente “se interessa em derramar sobre seus fieis 
Vassalos aquellas luzes, que mais podem concorrer para a sua constante 
felicidade”, reiterando uma tópica comum, como veremos abaixo 
(Zimmermann, 1799). Manoel Jacinto Nogueira da Gama, em seu 
“discurso do Traductor” no livro Reflexões sobre a metaphysica do calculo 
infinitesimal, de Lazare Carnot, refletiu sobre os obstáculos colocados 
pela diversidade das línguas à “communicação das luzes respectivas aos 
póvos mais, ou menos instruídos de todos os seculos”, compreendendo 
“iluminação” como educação nacional e forma de superação desses 
obstáculos, “a medida em que as nações se illuminarão” (Carnot, 1798). 

A ideia das luzes como acúmulo de conhecimentos ficou também 
expressa no “Discurso preliminar e critico” do professor régio Joaquim 
José da Costa e Sá para sua tradução da Arte poética de Horacio, na qual 
afirmava ter procurado traduzir o texto para os leitores principiantes “e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 133 

 
não com outra alguma sinistra intenção de querer privar da gloria, e 
bem merecido louvor aos Sabios Portuguezes, que me tem precedido 
neste literario desempenho” (neste caso, especificamente, Candido 
Lusitano, cuja tradução do mesmo texto teve três edições entre 1758 e 
1784). Seus predecessores guiaram-no com “suas luzes, e doutrinas em 
tão ardua, e difficil empreza” (Flacco, 1794).  

No “discurso” citado acima, Nogueira da Gama abordou outro 
tema recorrente nas atribuições de significado para “luzes”, neste caso 
associado à figura do monarca ilustrado – um tropo comum nos textos 
iluministas franceses. Segundo Gama, a ação do príncipe Regente D. 
João era definida “pelas suas Luzes” que o faziam fundar “systemas” e 
proteger as “Letras, ás Sciencias, e ás Artes em geral” (Carnot, 1798). 
Outro tradutor e editor que frequentemente teceu louvores a D. João 
foi o frei José Mariano da Conceição Velloso (DeNipoti, 2013), que 
traduziu e publicou uma grande quantidade de obras associadas ao 
esforço editorial do Arco do Cego (Harden, 2010). Velloso escreveu, na 
dedicatória do Tratado sobre o Cañamo, que ele publicou em 1799: 

[a]s luzes de VOSSA ALTEZA REAL, e os desejos que tem o seu 
Augusto Coração, de tirar essa Monarquia da jazeda da indifferença, 
da mornidão, e da tepidez, em que tem estado á annos, nos são hum 
seguro penhor, que sem o encadeamento de muitos, apparecerá no 
Universo com outra face muito mais brilhante […] (Marcandier, 
1799).  

Martim Francisco Ribeiro de Andrade Machado, irmão de José 
Bonifácio e tradutor do Manual do mineralogico, de Torbern Bergman 
(1799), fez coro às vozes de encômio a D. João, definindo o monarca 
como juiz das “luzes” de todos seus súditos:  

Se acontecer não corresponderem minhas fracas luzes, e incapacidade 
ás vistas de V. ALTEZA REAL, a novidade do assumpto será 
bastante excusa da má execução, e sofrerei contente a censura, ficando 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 134 

 
ella compensada com feliz destino de ser esta Obra protegida por V. 
ALTEZA REAL […].  

Da mesma forma, o Visconde de São Leopoldo, José Feliciano 
Fernandes Pinheiro, fez um discurso de humildade face ao monarca 
ilustrado:  

Mas se naõ pudéraõ conseguir minhas luzes ver-se á pár de meus 
desejos, Genios ha mais dignos de desempenhar as vistas, e 
disposições beneficas de V. ALTEZA REAL, pois quando os 
Principes protegem as Letras, logo aparecem Sabios (Cultura, 1799).  

No mesmo texto, o tradutor assegurava que o monarca era o 
principal agente de difusão dessas luzes, visando “as verdadeiras 
riquezas do Estado”. O Frei José Mariano Vellozo também enfatizava 
esse papel centralizador ao afirmar que o trono era a fonte da “benigna 
luz” que inspira os “debuxos” tradutórios e autorais aos quais se dedica, 
acrescentando outra nuance à ideia das luzes (Barbut,  1799). 

Além dos tradutores, outros agentes da palavra escrita 
ajudam-nos a visualizar contextualmente os múltiplos significados 
atribuídos às luzes. Pensamos aqui que esses agentes estavam 
vinculados entre si através de redes de sociabilidade letrada ou científica 
manifestas nas universidades, academias e mesmo nas redes de 
comércio de livros. Vimos, no início deste texto, como os censores 
abordaram esses significados e podemos agora ampliar este espectro, 
tomando o caso do livreiro Francisco Rolland, que tinha por hábito 
prefaciar os muitos livros que editava, tanto como estratégia comercial, 
como para “criar uma imagem de cooperação e integração completa do 
editor/livreiro com o Antigo Regime português e suas estruturas de 
poder” (DeNipoti, 2017, p. 386). Em função dessa prática (redigir 
prefácios) e em associação com outras estratégias – a reedição de obras 
clássicas portuguesas, a tradução sistemática de obras francesas e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 135 

 
inglesas com diversas reedições ao longo do final do século XVIII e 
início do século XIX –, Rolland pode ser considerado um dos primeiros 
“editores” portugueses, no sentido dado ao termo por Roger Chartier, 
como “alguém que atua para além da indicação do seu nome na folha 
de rosto, agindo diretamente nos processos criativos” (DeNipoti, 2017, 
p. 388;  Chartier, 1998, p. 47), seguido, quase concomitantemente, pelo 
frei Mariano Veloso (Meneses, 2015, p. 99). Rolland associava “luzes” 
ao contexto de conhecimentos acumulados de um autor, pertinente a 
seu tempo, como foi o caso de seu prefácio à reedição do Naufrágio e 
lastimoso sucesso da perdição de Manoel de Souza Sepulveda, poema de 
Jerônimo Corte Real escrito no século XVI. Segundo Rolland, a 
“pureza, galanteria e elegancia” da linguagem de Corte Real eram 
sintomas das “luzes e conhecimentos do Seculo, em que floreceo” 
(Corte Real, 1783, p. vi).  

Escrevendo para o “público”, esses tradutores e editores 
buscavam abordar os sentidos social e culturalmente compartilhados 
dos termos associados à ilustração como estratégias de aceitação (pela 
censura, pelo monarca, pelos leitores etc.) e de leitura. Nesta mesma 
linha de atuação, os escritores dedicados à imprensa periódica também 
surgem como agentes importantes do mundo da palavra escrita, mesmo 
considerando que no mundo luso, essa mesma imprensa foi 
severamente limitada pelas estratégias pombalinas, como foi o caso da 
Gazeta Litterária, em 1761-1762 (Araújo, 1990). Escrevendo em 1788, o 
articulista da Gazeta de Lisboa incorreu em diversos usos do termo 
“luzes”, significando educação pessoal nas notícias sobre a Prússia e 
Inglaterra (supostamente traduções de discursos de líderes políticos ou 
monarcas). Na notícia da morte do infante D. José, neste mesmo ano, o 
jornal atribuiu a ele “ser hum bem digno successor de sua Augusta Mãi” 
devido às suas “muitas luzes, alta penetração e grande prudencia” 
(Segundo Supplemento à Gazeta de Lisboa, n. XXXVII, 13 set. 1788).  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 136 

 
Os indivíduos envolvidos no fenômeno de renascimento da 

imprensa periódica portuguesa nas primeiras décadas do século XIX 
também participaram de processos de sociabilidade letrada junto aos 
tradutores (sendo que, com frequência, ambos os papeis se 
sobrepunham) e apresentaram usos semelhantes aos termos 
relacionados à ilustração em suas diversas variantes. José Agostinho de 
Macedo, frade agostiniano de vida promíscua e escandalosa e polemista 
que ganhou destaque como crítico da revolução liberal e da proliferação 
de jornais liberais após 1820 (Sousa, 2008) foi um desses indivíduos. 
Em 1818, lançou o jornal O desaprovador, que manteve até 1819, no qual 
“sob capa de censurar os viciosos hábitos e manias do tempo, ia 
abrindo largas ensanchas aos costumados vitupérios e mordacíssimas 
sátiras, com que atacava classes e corporações” (Silva; Braga, 1898, p. 
106). Mais tarde, não tendo atingido seu objetivo pessoal de tornar-se 
famoso como ideólogo do regime absolutista, ele dedicou-se à 
propaganda do regime. “Esta vocação manifestou-se, particularmente, 
em três dos muitos periódicos que redigiu: A Tripa Virada (1823), A 
Besta Esfolada (1828) e O Desengano (1830-1831)” (Ferreira, 2020, p. 
216-235). No segundo número d’O desaprovador, Macedo dedicou todo 
um editorial para falar do “século das luzes”, dizendo inicialmente que 
“A luz he a cousa melhor que ha; ella nos descobre o espetáculo do 
Universo fazendo-nos, que vem a ser o mesmo, vêr o quadro na 
Natureza” (O Desapprovador, n. 2, 1818, p. 9).  

Construindo o pano de fundo para a sátira de costumes, ele 
continuou manifestando sua gratidão por “me ter feito nascer no seculo 
das luzes, que assim ouvi sempre chamar este em que existimos, e com 
effeito he por excelencia o seculo das luzes,” (O Desapprovador, n. 2, p. 9) 
e reiterou o sentido das luzes como acúmulo dos conhecimentos: em 
torno a “todas as Sciencias, todas as Artes, todas as Letras se tem hido 
acinte ajuntando de idade em idade, de seculo em seculo para allumiar o 
presente seculo!” (O Desapprovador, n. 2, p. 9-10). Chamando em seguida 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 137 

 
Lisboa de “foco das luzes” iniciadas em Coimbra e outras cidades 
provinciais, o autor passou a ironizar, a título de catálogo de sintomas 
do século das Luzes, a vida boemia da capital, centrada nos botequins, 
que parecem “na verdade… [o] Palacio Imperial de Pekim”:  

Cada Botequim he hum receptaculo de Filosofos de toda a casta: alli 
se trata não só da direcção e governo da República (e alli mandariaõ 
buscar leis Sparta e Athenas, se ainda existissem, e a mesma Roma não 
mandaria a outra Officina fabricar as doze Taboas, e mais illustrado 
seria Justiniano se alli quizesse compaginado o seu Codigo,) porém do 
Galvanismo, da Mistificação, e do Magnetismo animal. Tira-se gaz de 
huma torrada, e muito mais se tira do Ponche […] porque não ha 
meio mais facil de progredir nas Sciencias, e de gozar do seculo das 
luzes, que ser Doutor de orelha [...] (O Desapprovador, n. 2, p. 11).  

Após este introito irônico, o autor seguiu dando exemplos de 
trabalhos inócuos, desnecessários ou fúteis sendo perseguidos pelos 
ilustrados de botequim, que ele identificava com os defensores das 
ideias liberais, mas que se manifestam, na sua pena, sintomáticos da 
corrupção das ideias centrais das luzes que ele elogiara no início do 
artigo. 

Mais um exemplo do uso da ideia de luzes pode ser encontrado 
em outro jornal desta época, o Investigador português em Inglaterra, criado 
em 1811, por iniciativa do embaixador português em Londres, 
Domingos António de Sousa Coutinho, com apoio de seu irmão, D. 
Rodrigo de Sousa Coutinho (Machado,  2011). Como outros periódicos 
semelhantes à época, o Investigador trazia artigos copiados ou traduzidos 
de outros jornais, sem muita preocupação em estabelecer a autoria 
original. Em novembro de 1811, o jornal publicou um tal artigo, 
intitulado “será a educação necessária, ou avantajosa ás classes 
inferiores?” Nele, o autor (anônimo) completava a questão 
argumentando que o trabalho manual obrigatório, tornado uma “tarefa 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 138 

 
quasi eterna” das “classes inferiores” destruía a “primitiva curiozidade” 
dos indivíduos e os tornava ineptos “para ser[em] iluminado[s] pelas 
luzes da sciência” (O Investigador, v. 1, nov. 1811, p. 21-22). As luzes 
retomam aqui o seu sentido educacional mais próximo àquele dos 
iluministas “radicais” (Israel, 2001).  

No ano seguinte, o jornal transcreveu um “regulamento da 
liberdade de imprensa” aprovado na Venezuela (recentemente 
independente da Espanha napoleônica), em que a associação entre as 
luzes, imprensa e direitos individuais foi tornada explícita:  

Persuadida a Secção Legislativa de Caracas de que a Imprensa é o 
canal mais seguro para communicar as luzes a todos, e que a faculdade 
individual dos Cidadaons de publicar livremente seos pensamentos, e 
ideas políticas, he não só um freio contra a arbitrariedade dos que 
governão, mas taobem hum meio de illustrar os Povos em seus 
direitos (O Investigador, v.  1, jan. 1812, p. 451).  

Outros sentidos do termo surgem ao longo do jornal: 1) o de 
luzes como conhecimentos individuais: “[…] tão respeitado pelas suas 
virtudes, como pelas suas luzes […]”; “Era moda, entre aquelles 
mesmos, que tirarão proveito das suas luzes, e da sua bondade, 
depreciar o seu merecimento como astrônomo e como homem”; Eu 
submeto ás altas luzes de V.a Ex.a […]” (O Investigador, v. 1, nov. 1811, p. 
236 e p. 145); 2) Luzes como conhecimento acumulado: “Se nos 
podessemos formar um tribunal, dotado de huma imperturbavel 
sagacidade na seleção dos instrumentos mais próprios para diffundir as 
luzes […]” (O Investigador, v. 1, nov. 1811, p. 332).  

Anos mais tarde, já sob a direção de José Liberato Freire de 
Carvalho (Machado, 2011), as imagens sobre as luzes persistiam como 
um tropo consistente. Ao falar sobre a política na Espanha em 1817, o 
editorialista se perguntava: “de que valem as luzes ou as letras” em 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 139 

 
debates partidários nos quais predominavam os ataques pessoais (O 
Investigador, 1817, p. 87), e ao falar sobre a “Prussia, Austria e Reino dos 
Paizes Baixos”, dizia:  

[q]uasi todos os governos do continente fizerão tratados de 
commercio ruinosos com a Inglaterra, e no tempo de sua assignatura 
bem pouco ou nada se queixaram os povos do mal que esses Tratados 
lhe faziaõ; sinal que o não conheciaõ, e que as suas luzes não eram 
como as d’agora (O Investigador, 1817, p. 96). 

Ele completou dizendo que a riqueza inglesa fora baseada na 
“ignorância dos povos da Europa”, advogando que isso fosse 
combatido com “ressurreição e progresso das luzes […]” (O Investigador, 
1817, p. 97). 

No Correio Brasiliense o tema das luzes também foi recorrente e, 
desde o primeiro número em 1808, Hipólito da Costa articulou suas 
ideias em torno das ciências e das luzes, adquiridas ao longo de sua 
formação e atuação a serviço da coroa (Zaroski, 2015) em discursos 
panfletários de cunho satírico (Silva, 2010). Segundo ele:  

O primeiro dever do homem em sociedade he ser util aos membros 
della; e cada um deve, segundo as suas forças Phisicas, ou Moraes, 
administrar, em beneficio da mesma, os conhecimentos, ou talentos, 
que a natureza, a arte ou a educação lhe prestou. O indivíduo, que 
abrange o bem geral d’uma sociedade, vem a ser o membro mais 
distincto della: as luzes, que elle espalha, tiram das trevas, ou da 
illuzão, aquelles, que a ignorancia precipitou no labyrintho da apathia, 
da inepcia, e do engano (Correio Braziliense, jun. 1808, p. 4).  

Vemos aqui a associação entre a obtenção das luzes através da 
educação com a ideia de utilidade, ou seja, a capacidade das práticas 
educativas em “converter os ignorantes à verdade” (Tavares, 2013, p. 
167). (Ver o verbete Útil/utilidade, neste Glossário).  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 140 

 
Embora os exemplos possam ser multiplicados enormemente, 

citaremos apenas mais um, também de 1808, incluído em uma 
proclamação convocando os portugueses a reagir à “mais terrível 
erupção de Barbaros” da Europa,  “e isso no tempo das chamadas 
Luzes!” (Correio Braziliense, set. 1808, p. 328 - itálico no original). 

Criticando Hipólito da Costa, o Frei Joaquim de Santo Agostinho 
França Galvão escreveu em suas Reflexões sobre o correio brasiliense que  

[a] verdade, e o bem dos homens, devem ser os motivos de todas as 
composições Litterarias. O Escriptor, que se não propõe espalhar 
sobre os seus similhantes as luzes de huma sã razão, dilatar o Imperio 
da virtude, e melhorar a condição do homem social, inculcando 
moderação aos que mandão, e soffrimento aos que obedecem he hum 
charlatão indigno, que merece o desprezo dos homens justos, e sabios 
de todos os Seculos, e de todas as Nações (Galvão, 1809, v. 1, p. 3).  

A crítica ficou mais incisiva quando Galvão rebateu a associação, 
feita por Hipólito, entre a Inquisição e o descrédito das luzes em 
Portugal, perguntando-se “Qual tem desacreditado mais este Reino, se a 
Inquisição, se as suppostas luzes do presente seculo” (Galvão, 1809, v. 
1, p. 123). 

Podemos continuar multiplicando exemplos desses usos na 
documentação manuscrita e impressa para compor um inventário 
descritivo, mas cumpre antes problematizar esses usos em consonância 
com outras definições conceituais da época, lembrando sempre que as 
sociabilidades letradas que ligavam esses diversos agentes da palavra 
escrita também os faziam compartilhar um “glossário” gramatical 
simbólico comum – ou, se preferirmos, o habitus enunciado por Pierre 
Bourdieu (1974). Em primeiro lugar, temos os vários exemplos que 
associavam as “luzes” ao conjunto de conhecimentos individuais que 
distinguiam determinados indivíduos, inserindo-os no universo letrado, 
ou, dito melhor, no universo dos “letrados” portugueses. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 141 

 
Definidos fundamentalmente como possuidores de educação 

universitária formal, particularmente em direito, e (quase sempre) a 
serviço da coroa, o termo ganhou importância e capital simbólico ao 
longo dos séculos XVII e XVIII, funcionando como substantivo 
identitário (o letrado) ou como adjetivo ou advérbio (ver o verbete 
Letrados, neste Glossário).  

Fora deste conceito mais estrito, as “luzes” surgiam associadas à 
ideia mesma de educação ou instrução, binômio comum nos debates 
sobre a “formação geral do indivíduo para o convívio social nos 
quadros culturais cristãos (católicos, neste caso) e que a instrução fosse 
parte daquela, e estivesse mais próxima da aquisição de conhecimentos 
e habilidades úteis” (ver o verbete Educação/instrução, neste 
Glossário). Como parte de uma prática educativa realizada em espaços 
de sociabilidade científica, a difusão das “luzes” se torna um sentido 
comum dos termos associados à ilustração. 

Finalmente, mas não menos importante, estão os sentidos que a 
historiografia atribuiu à Ilustração e à contra-ilustração (ver McMahon, 
2002) de busca de conhecimentos por um paradigma definido pela 
observação sistemática (e metodológica) em oposição ao recurso à 
autoridade douta (ver o verbete Método, neste Glossário). A associação 
das “luzes” com o progresso científico verificado em uma enorme 
gama de disciplinas a partir do século XVII passou a fazer parte do 
vocabulário geral como um neologismo (palavra criada no século 
XVIII) comumente aceito. O embate em torno dos significados 
políticos dessas “luzes” foi, porém, mais acirrado e prenhe de camadas 
interpretativas, como fica evidente nos exemplos finais citados acima, 
tirados do início do século XIX português. 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 142 

 

Referências 

ANONIMO. Parecer. ANTT. Real Mesa Censória, Cx 7, n, 54, 27 jun. 
1771. 

ARAÚJO, Ana Cristina. Modalidades de leitura das Luzes no tempo de 
Pombal. Revista de História, v. 10, p. 105-127, 1990. 

ARAÚJO, Ana Cristina. As invasões francesas e a afirmação das ideias 
liberais. In MATTOSO, José (dir.), TORGAL, Luís Reis e ROQUE, 
João Lourenço (coord.). História de Portugal, t. V, O Liberalismo. Lisboa: 
Círculo de Leitores, 1993. 

ARAÚJO, Ana Cristina. A cultura das Luzes em Portugal : temas e 
problemas. Lisboa: Livros Horizonte, 2003. 

ARAÚJO, Ana Cristina. Opinião pública. Ler História, n. 55, p. 125-139, 
2008. Versão eletrônica disponível em: 
<http://lerhistoria.revues.org/2260>. Acesso em: 15 set. 2017. 

ARAÚJO, Ana Cristina. A herança de Espinosa num manuscrito 
silenciado e num livro proscrito de Ribeiro Sanches. In: CHARTIER, 
Roger; RODRIGUES, José Damião; MAGALHÃES, Justino (Orgs.). 
Escritas e Cultura na Europa e no Atlântico Modernos. Lisboa: Universidade 
de Lisboa: 2020, p. 125-147. 

BARBUT, Jaques. Helminthologia portugueza, em que se descrevem alguns 
generos das duas primeiras ordens, intestinaes, e molluscos da classe 
sexta do reino animal, vermes, e se exemplificaõ com varias amostras de 
suas especies, segundo o systema do cavalheiro Carlos Linne. Lisboa: 
Na Officina de Joaõ Procopio Correa da Silva, 1799. [ Trad. Fr. José 
Mariano da Conceiçaõ Velloso]. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 143 

 
BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: no Collegio 
das Artes da Companhia de Jesu, 1712, Tomo 2. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulário Portuguez e Latino. Lisboa: Na oficina de 
Pascoal da Silva, 1716, Tomo 5. 

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: 
Perspectiva, 1974. 

CARMELO, Luiz do Monte. Parecer. ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 
7, n. 102, s./d. 

CARNOT. Lazare Nicolas Marguerite. Reflexões sobre a metaphysica do 
calculo infinitesimal. Lisboa: Na Officina de João Procopio Ferreira, 1798. 
[Trad. Manoel Jacinto Nogueira da Gama ] 

CHARTIER, Roger. A História cultural entre práticas e representações. 
Lisboa: Difel, 1990. 

CHARTIER, Roger. O homem de letras. In: VOVELLE, Michel (Dir.). 
O homem do Iluminismo. Lisboa: Editorial Presença, 1997, p. 117-153. 

CHARTIER, Roger. A ordem dos livros; leitores, autores e bibliotecas na 
Europa entre os séculos XIV e XVIII. Brasília: Editora UNB, 1998. 

CORTE REAL, Jeronimo. Naufrágio e lastimoso sucesso da perdição de 
Manoel de Souza Sepulveda, etc. Lisboa: na Typografia Rollandiana, 1783. 

CULTURA Americana que contem huma relação do terreno, clima, 
producção e agricultura das colonias britânicas no norte da America e 
nas Indias Ocidentais. Lisboa: Na Officina de Antonio Rodrigues 
Galhardo (impressor do eminentissimo Senhor Cardeal Patriarca), 1799 
(Livraria d’Alcobaça). [Trad. José Feliciano Fernandes Pinheiro]. 

DENIPOTI, Cláudio. O livreiro que prefaciava (e os livros roubados); 
os prefácios de Francisco Rolland e a circulação de livros no império 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 144 

 
Português ao fim do século XVIII. História: Questões & Debates, v. 65, n. 
1, p. 385-411, 2017. 

DENIPOTI, Cláudio. O “y”, o artigo e as ortografias: a censura e o 
vernáculo português do século XVIII. Revista Brasileira de História, v. 38, 
p. 37-55, 2018. 

DENIPOTI, Cláudio; FONSECA, Thais Nivea de Lima e. Censura e 
mercê: os pedidos de leitura e posse de livros proibidos em Portugal no 
século XVIII. Revista Brasileira de História da Ciência, v. 4, n. 2, p. 139-154, 
2011. 

DENIPOTI, Cláudio; PEREIRA, Magnus Roberto de Mello. Sobre 
livros e dedicatórias: D. João e a Casa Literária do Arco do Cego 
(1799-1801). História Unisinos, v. 17, n. 3, p. 257-271, 2013. 

DENIPOTI, Cláudio; PEREIRA, Magnus Roberto de Mello. Feitiçaria 
e iluminismo: traduções e estratégias editoriais em Portugal no Século 
XVIII. Revista Maracanan, v. 10, n. 10, p. 48-63, 2014. 

ELEMENTOS da Policia Geral de hum Estado. Lisboa: Na Offic. Patr. de 
Francisco Luiz Ameno, 1786. [Trad. João Rosado de Villalobos e 
Vasconcelos]. 

FERREIRA, J. P. Rosa. Humor, insulto e política nos periódicos de José 
Agostinho de Macedo. Atlante. Revue d’études romanes, n. 13, Automne 
2020, p. 216-235. 

FLACCO, Horacio. Arte poetica ou epistola aos pisões. Lisboa: Na Officina 
de Simão Thaddeo Ferreira, 1794. [ Trad. de Joaquim José da Costa e 
Sá]. 

FONSECA, Thaïs Nívia de Lima e. Letras, ofícios e bons costumes : 
Civilidade, ordem e sociabilidades na América Portuguesa. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2009. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 145 

 
GALVÃO, Frei Joaquim de Santo Agostinho França. Reflexões sobre o 
correio brasiliense. Lisboa: Na impressão Regia, 1809. 

HARDEN, Alessandra. Brazilian translators in Portugal 1785-1808: 
ambivalent men of science. 2010. Tese (PhD of Science History) - 
University College Dublin, Dublin, 2010. 

ISRAEL, Jonathan Irvine et al. Radical enlightenment: philosophy and the 
making of modernity, 1650-1750. Oxford University Press, USA, 2001. 

MACHADO, Adelaide Maria Muralha Vieira. A importância de se chamar 
português: José Liberato Freire de Carvalho na direcção do investigador 
português, 1814-1819. 2011. Tese de Doutorado. Faculdade de Ciências 
Sociais e Humanas, Universidade Nova de Lisboa, 2011. 

MAFFEI, Francesco Scipione. A arte magica anniquilada. Lisboa : Na 
Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 1783. [Trad. José Dias Pereira]. 

MARCANDIER. Tratado sobre o Cañamo. Lisboa, na Of. de Simão 
Thaddeo Ferreira, 1799. [trad. Martim Francisco Ribeiro d'Andrade.] 

MCMAHON, Darrin M. Enemies of the Enlightenment: the French 
Counter-Enlightenment and the making of modernity. Oxford 
University Press, USA, 2002. 

MENESES, José Newton. Rotas de saberes entre Europa e Américas e 
a edição de livros técnicos de agricultura no mundo luso-brasileiro do 
século XVIII e início do séc. XIX.  Língua Portuguesa, III Série, n. 28/29 
2015. 

PEREIRA, José Dias. Traducção da defeza de Cecilia Faragó, accusada do 
crime de feitiçaria : obra útil para desabusar as pesoas preoccupadas da 
arte magica, e os seus pretendidos effeitos Off. Manuel Coelho Amado, 
1775. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 146 

 
RIPE, Fernando Cezar. O perfeito pedagogo: análise de um manual 
pedagógico português que ensinava regras de civilidade e de urbanidade 
cristã (Portugal, século XVIII). Revista de História e Historiografia da 
Educação, v. 3, n. 7, p. 73-107, 2020. 

SÃO BENTO, Francisco. Parecer. ANTT. Real Mesa Censória. 05 jul. 
1771. 

SILVA, Aparecida Macena da. A coluna “Reflexões” de Hipólito da Costa no 
Correio Brasiliense (1808-1822): uma voz pela liberdade de imprensa, 
união do Brasil com Portugal e contra governos despóticos. 2010. Tese 
(Doutorado em História). Unesp. 2010. 

SILVA, Antônio de Morais. Diccionario da lingua portugueza composto 
pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio 
de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa: Na Officina de 
Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

SILVA, Innocencio Francisco da. Diccionário bibliográphico portuguez: 
estudos. Imprensa Nacional, 1862. 

SILVA, Inocêncio Francisco; BRAGA, Teófilo. Memórias para a vida 
íntima de José Agostinho de Macedo. Lisboa: Academia Real das Ciências., 
1898. 

SOUSA, Jorge Pedro. O advento da crítica ao jornalismo em Portugal: 
O caso de José Agostinho de Macedo. Atas do XXXI Congresso Brasileiro 
da Intercom - Colóquio Brasil x Portugal, Natal, set. 2008. 

TAVARES, Rui. Le censeur éclairé (Portugal, 1768-1777). 2013. Thèse 
(Doctorat en Histoire et Civilisations) École des Hautes Ètudes en 
Sciences Sociales. 2013. 

ZAROSKI, Pamela Sue. Tecendo conexões ultramarinas: a participação de 
Hipólito da Costa nos planos econômicos de Dom Rodrigo de Souza 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 147 

 
Coutinho (1798-1800). 2015. Dissertação (Mestrado em História). 
Universidade Federal do Paraná. 2015. 

ZIMMERMANN, E. A. Prospecto politico do estado actual da Europa. 
Lisboa: Na Regia Officina Typografica, 1799. [Trad. Joaquim Antonio 
Xavier da Costa]. 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 16 de janeiro de 2023. Uma 
versão atualizada foi publicada em Reflexos - Revista pluridisciplinar do 

Mundo Lusófono, n. 9, 2025.  

 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 127–147, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 148 
 

Método 
 

Eduardo Teixeira de Carvalho Junior1 

 

Partindo da premissa de que determinadas palavras, como estado, 
sociedade, liberdade, tornam-se conceitos, na medida em que possuem 
uma dimensão ideológica como seu traço característico, que só podem 
ser compreendidos adequadamente em seu contexto de utilização. Por 
isso, é fundamental também observar quem as maneja e com quais 
propósitos, considerando que o uso da palavra é que determinará o 
sentido da mesma (Fernández Sebastián, 2004, p. 131-151). Um 
conceito pode ser compreendido como uma palavra utilizada de forma 
recorrente em determinado contexto para descrever e avaliar uma 
determinada realidade social, podendo ser aplicada, em muitos casos, 
quando estão em jogo propostas mais amplas de transformação cultural 
e de mudanças sociais (Skinner, 2005, p. 221-244), como foi o caso do 
termo método, no século XVIII português.  

De forma geral, a maneira como o termo método foi utilizado e 
fixado no século XVIII remete ao significado genérico de forma ou 
maneira de fazer algo, com mais rapidez, eficiência, exatidão etc. No 
dicionário de Rafael Bluteau, método ou “methodo”, é definido como 
“modo industrioso, ordem & arte de obrar, discursar, ou ensinar com 
mais brevidade, & facilidade”, e cita como exemplo o tratado sobre 

1 Doutor em História; professor do Centro Universitário Curitiba (UniCuritiba). 
eduardotcjr@gmail.com  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 

mailto:eduardotcjr@gmail.com


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 149 
 

arquitetura militar escrito por Luís Serrão Pimentel, Método Lusitânico de 
Desenhar as Fortificações das Praças Regulares e Irregulares (1680) (Bluteau, 
1716, t. 5, p. 467).  Adjetivado como lusitano, o termo método serviu, 
neste caso, para distinguir a maneira portuguesa de construção de suas 
fortificações das formas utilizadas pelas outras nações. Poderíamos citar 
uma série de títulos do século XVIII português que utilizaram o termo 
método com o mesmo significado genérico de forma ou modo de se 
fazer algo, como a Relação cirurgica, e médica, na qual se trata, e declara 
especialmente hum novo methodo para curar a infecção escorbutica (1741), de João 
Cardoso de Miranda, o Methodo fácil, e devoto de ouvir missa com várias orações 
para antes da confissão e comunhão sacramental (1744), do Padre Valério 
Bernardes, o Verdadeiro Método de Estudar (1746), de Luiz Antonio 
Verney, o Novo Methodo da Grammatica Latina (1753), de António Pereira 
de Figueiredo, o Método para apreender e estudar a medicina (1763), de 
António Nunes Ribeiro Sanches, o Verdadeiro Methodo de Pregar (1762), 
de Fr. Manuel da Epifania, o Methodo ou explicação para aprender com 
perfeição a dançar as contradanças (1761), de Julio Severin Pantezze, o 
Methodo para construir as estradas em Portugal (1790), de José Diogo de 
Mascarenhas Neto, etc. Há vários outros títulos em que o termo 
método aparece significando maneiras ou modos para cultivo de 
plantas, criação de animais, transporte de aguardente etc. 

Entretanto, algumas obras que também levaram o termo método 
em seu título acabaram por provocar polêmicas e fortes reações por 
questionarem a maneira ou o modo de estabelecer o que até então era 
considerado verdadeiro. Trata-se basicamente de textos que abordaram 
a questão do conhecimento e a sua forma de transmissão, sobretudo 
método de estudar e o método de ensinar, como foi o caso do Discurso 
sobre o método (1637), de René Descartes, na França, e o Verdadeiro Método 
de Estudar (1746), de Luis António Verney, em Portugal. A partir da 
publicação da obra polêmica de Descartes, o método tornou-se um 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 150 
 

elemento essencial na concepção de ciência moderna, de tal maneira 
que hoje, dificilmente, poderia existir um procedimento que pudesse ser 
considerado científico sem o uso de um método.  

De acordo com o dicionário de filosofia de Nicola Abbagnano, 
além de significar um procedimento de investigação controlado e 
repetível que garante resultados válidos, o método pode ser associado a 
qualquer pesquisa sem que se faça distinção entre “investigação” ou 
“doutrina”, e acrescenta que “De modo geral, não há doutrina que não 
possa ser considerada e chamada de Método” (Abbagnano, 2007, p. 
780). Desta forma não seria possível existir um método universal que 
pudesse estar completamente livre de influências ideológicas ou 
políticas, conforme foi reiterado pela maioria dos filósofos 
pós-positivistas. A ideia de uma razão universal, ou de um modelo de 
conhecimento universal, é fruto de uma visão de mundo eurocêntrica, 
por isso, o pluralismo epistemológico é a perspectiva mais aceita 
atualmente, de tal forma que para todos os problemas levantados pela 
ciência se admite diferentes métodos de abordagem. Contudo, podemos 
dizer que no processo de constituição da modernidade, a questão do 
método, principalmente quando associado à construção da ciência - que 
se apresentava como uma nova doutrina - foi um termo controverso e 
polêmico, e o caso português talvez tenha sido um dos mais 
emblemáticos. 

No final do século XVIII, no dicionário de Antonio de Moraes 
Silva, o termo método apresenta elementos de caráter mais 
epistemológico, significando “ordem na disposição dos pensamentos, 
palavras, raciocínios, partes de algum tratado ou discurso” e, além disso, 
apresenta também a ideia de caminho (“direção”) associado à expressão 
“método de estudar” (Silva, 1789, v. 2, p. 80). A expressão “método de 
estudar” utilizada por Moraes, provavelmente está referida à grande 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 151 
 

polêmica em torno da obra de Luis António Verney, talvez a obra mais 
importante do iluminismo português (Verney, 1950). Sem contribuir 
com ideias originais, Verney acusava o estado de atraso da cultura 
portuguesa e propunha uma reforma do sistema de ensino português, 
chamando a atenção para a importância de filósofos modernos que 
costumavam ser proibidos no ambiente intelectual português, como 
Descartes, Newton e Locke.   

O adjetivo “verdadeiro” acoplado ao termo método no título da 
obra remete à conotação política que este termo assumiu no contexto 
português do século XVIII. Ao utilizar o adjetivo “verdadeiro”, Verney 
procurava criticar o método que até então predominava nas escolas e 
universidades portuguesas, o método escolástico. Para Verney, Portugal 
estava atrasado em relação às potências estrangeiras devido à 
permanência do método escolástico nas instituições de ensino 
portuguesas. Não encontramos uma definição específica sobre o 
método na sua obra, para Verney, método é “aquela operação do 
entendimento tão necessária em todo o gênero de Ciências, e sem a 
qual não se pode discorrer bem” (Verney , 1950, v. 3, p. 105). 

No Discurso sobre o método de Descartes também não encontramos 
uma definição clara e precisa sobre o termo método, mas sim a 
proposta de um grande projeto, conforme assumido por ele mesmo, 
que visava a “buscar o verdadeiro método para chegar ao conhecimento 
de todas as coisas de que meu espírito seria capaz” (Descartes, 1996, p. 
21). Este projeto envolvia um amplo conjunto de princípios que, juntos, 
formavam todo um sistema próprio de pensamento, mas cuja 
motivação principal era a destruição da velha “filosofia especulativa 
ensinada nas escolas” (Descartes, 1996, p. 69), ou seja, a destruição da 
filosofia escolástica. Seu livro, baseado no princípio da dúvida metódica, 
era bastante ousado, na medida em que partia de um questionamento 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 152 
 

acerca de “todas as opiniões antes aceitas”, e ao mesmo tempo perigoso 
e arriscado, conforme reconhece o próprio Descartes: “não é um 
exemplo que todos devam seguir” (Descartes, 1996, p. 19). O método 
cartesiano era também uma nova filosofia, definida por ele como uma 
“filosofia prática” voltada para o conhecimento da “força e as ações do 
fogo, da água, do ar, dos astros, dos céus e de todos os outros corpos 
que nos rodeiam”, e tais conhecimentos poderiam ser empregados de 
tal maneira que os homens poderiam controlar a natureza, como 
“senhores e possessores” dela (Descartes, 1996, p. 69). O projeto 
cartesiano representava toda uma nova visão de mundo na qual o 
homem se emancipava da tutela divina e passava a ter mais autonomia 
para conhecer a natureza e agir de acordo com sua vontade própria, ao 
contrário do que apregoava a filosofia escolástica. 

A escolástica foi a filosofia predominante na Idade Média, e 
serviu como um guia para a correta interpretação dos textos canônicos. 
O grande problema da escolástica era levar o homem a compreender a 
verdade revelada. Caracterizada pelo dogma, a verdade revelada não 
poderia ser contestada. Para transmitir a verdade religiosa, o princípio 
mais fundamental da escolástica era a autoridade, representada por 
meio de um Concílio, de um texto, de um filósofo, de um padre. Do 
ponto de vista do ensino, a escolástica era constituída por um conjunto 
de práticas específicas, como a leitura e comentário de textos canônicos 
ou a interpretação de algum filósofo reconhecido e recomendado pela 
Igreja. Na medida em que procurava manter a correta interpretação dos 
textos, assumia o aspecto de uma “ciência do comentário” (Barros, 
2012, p. 232-239). Conforme apontava Bacon, o método usado pela 
maioria dos filósofos de sua época, denominado por ele de “método 
tradicional”, era um procedimento caracterizado por reunir e consultar 
o que os outros disseram antes (Bacon, 1999, p. 64). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 153 
 

Em Portugal, a grande maioria das instituições de ensino era 
controlada pelos jesuítas, que, de forma geral, seguiam o modelo 
escolástico, subordinado aos princípios do Ratio Studiorum. Segundo este 
texto normativo, que contém as principais orientações pedagógicas da 
Companhia de Jesus, não poderia haver diversidade de opiniões que 
pudesse por em risco a estabilidade da ordem, e eram proibidos de 
ensinar os professores inclinados a novidades no campo da Filosofia 
(Carvalho, 2001, p. 332). Na 15ª Congregação Geral da Ordem, que 
ocorreu em Roma, em 1706, concluiu-se, por exemplo, que a obra de 
Descartes continha elementos que colocavam em risco os dogmas da 
fé. Mais tarde, em 1712, por provisão de D. João V, advertiam-se os 
mestres do Colégio das Artes, em Coimbra, sobre a proibição dos 
desvios à filosofia oficial. Em edital de maio de 1746 da Universidade 
de Coimbra, advertia-se: “nos exames ou lições, conclusões públicas ou 
particulares, se não ensine defensão (doutrina) ou opiniões novas pouco 
recebidas ou inúteis para o estudo das ciências maiores, como são as do 
Renato Descartes, Gassendo, Neuton e outros” (Dias, 1952, p. 
182-183). 

Embora fossem proibidos do ponto de vista institucional, os 
livros destes autores acabavam circulando de forma clandestina, ou por 
meio do contato de portugueses com ambientes intelectuais 
estrangeiros. Conforme aponta José Sebastião da Silva Dias, havia um 
conflito nos bastidores da corte entre antigos e modernos, entre 
“estrangeirados” e nacionais conservadores (Dias, 1952, p. 182-183). Na 
sua obra publicada em 1734 intitulada Apontamentos para a educação de um 
menino nobre, Martinho de Mendonça de Pina e Proença já apresentava 
algumas críticas ao modelo de ensino praticado em Portugal. 
Apontando o excesso de erudição, sugeriu um ensino mais voltado às 
necessidades do estado; de acordo com ele, faltava “aquele método de 
educação, que praticam as nações mais polidas” (Proença, 1734, p. 228). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 154 
 

Dois anos antes do edital da Universidade de Coimbra, acima 
mencionado, em 1744, foi publicada a Lógica, Racional, Geométrica e 
Analítica, de Manuel de Azevedo Fortes, que além de fazer elogios a 
Descartes apresentava uma série de críticas a lógica praticada nas 
instituições de ensino de Portugal, que, segundo ele, eram “cheias de 
questões metafísicas” que confundiam a cabeça dos alunos fazendo-os 
perder muito tempo com “inutilidades” (Fortes, 1744, Antiloquio, s/p). 
Com todas as licenças necessárias para sua publicação, a sua obra 
consistia na proposta de “um novo método de tratar a Lógica”, mais 
rápido, simples e eficaz do que aquela praticada nas instituições de 
ensino portuguesas. O tratamento dado por ele a este assunto é o 
mesmo encontrado nas obras de outros iluministas portugueses, como 
Verney e Theodoro de Almeida. Como um tópico da lógica, o método é 
tratado em uma seção especial, definido como a “arte de bem conduzir 
a razão para descobrir a verdade” (Fortes, 1744, p. 122). Ele distingue 
dois tipos de método: o método que utilizamos para instruir a nós 
mesmos, que ele chama de análise, ou método de divisão, e o método 
que serve para instruir os outros, síntese, ou método de composição. 
Em outras palavras, o método de análise, ou analítico, consiste em 
começar por aquilo que já conhecemos, pelas partes mais conhecidas, 
para então progressivamente chegarmos à totalidade da questão a ser 
esclarecida, e aponta algumas regras importantes que devem ser 
seguidas para todas as ciências, como “não dar por verdadeira coisa 
alguma, que se não conheça com evidencia, e que claramente se 
apresenta ao espírito, sem deixar razão alguma de duvidar”, “dividir 
cada dificuldade, que se examina em tantas partes, quantas se requer 
para melhor se resolver” (Fortes, 1744, p. 126). Já no método de síntese 
ou sintético, como é utilizado para o ensino, “nos servimos das coisas 
mais gerais, e comuns, para descer as particulares, e mais compostas”, 
“não deixar nenhuma palavra sem a sua correta definição evitando 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 155 
 

ambigüidades e equívocos, provar demonstrativamente as proposições” 
(Fortes, 1744, p. 129-30). 

Mas foi com a publicação do Verdadeiro Método de Estudar de 
Verney que o debate entre o método escolástico e o método da filosofia 
moderna tornou-se público, conforme sublinha Silva Dias (1952, p. 
204): 

O Verdadeiro Método foi, acima de tudo, um despertador. Produziu o 
choque psicológico das massas cultas, trazendo para a liça pública, em 
corpo inteiro, ideias e questões anteriormente confinadas ao 
murmúrio dos cenáculos ou à meia voz dos livros. Desempenhou em 
Portugal o mesmo papel que o Discurso cartesiano coubera em 
França, abrindo as hostilidades finais entre a cultura moderna e a 
“grave filosofia” “monacal” de que falava António Vieira. 

Ao contrário de seus antecessores, Verney utilizou de uma 
retórica carregada de sátira e ironias para atacar os adeptos do método 
escolástico. O estilo epistolar utilizado na sua argumentação colaborou 
significativamente para o impacto causado por sua obra nos meios 
literários de Portugal. Uma das práticas do método escolástico mais 
criticadas por Verney foi o silogismo, uma forma de dedução, ou uma 
forma de raciocinar e organizar as ideias. Por exemplo: Todo homem é 
animal – Pedro é homem – Logo Pedro é animal. O silogismo também 
era o modelo da prática discursiva utilizada nas disputas escolásticas. 
Para Verney, o problema do silogismo é que “não faz mais que mostrar 
a conexão das partes, sem ensinar a buscar as provas”; o silogismo 
basicamente fazia um juízo a partir da conexão de ideias ou premissas, 
“se uma delas for falsa, será falsa a conclusão” (Verney, 1950, v. 3, p. 
398). Como princípio do raciocínio dedutivo, Verney seguia os 
modernos que defendiam o uso de demonstrações baseadas em 
evidência, de preferência mediante o uso do cálculo e da matemática. 
Resulta daí a preferência de Verney e da maioria dos filósofos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 156 
 

modernos pelo método newtoniano, baseado na experiência e no 
cálculo. 

No Verdadeiro Método de Estudar, Verney defendia uma ampla 
reforma do sistema educacional português, que pudesse formar um 
novo tipo de homem, que fosse útil ao quadro administrativo do estado. 
A maioria das críticas converge para a questão do método, por exemplo, 
o principal defeito da prática da Jurisprudência em Portugal, devia-se à 
sua “falta de método”, pois “nenhum juiz facilita a inteligência das 
coisas de que trata; nenhum se contenta de dizer pouco, contanto que 
diga bem; todo o ponto está em acarretar erudição e amontoar textos 
sem pé nem cabeça” (Verney, 1950, v. 4, p. 175). Ao criticar os métodos 
utilizados no ensino do latim, Verney apontava para o que chamava de 
“abusos das escolas deste reino, que impedem saber a língua latina” 
(Verney, 1950, v. 1, p. 193). Criticava a prática de fazer o aluno repetir e 
decorar versos latinos sem explicar-lhes o significado das frases e das 
palavras, “o método comum de dizer de cor é falar como papagaios, e 
exposto a mil enganos”, e o pior de tudo, ressaltava que quando os 
alunos erravam, eram molestados com “pancadas”(Verney, 1950, v. 1, p. 
221). Nas suas críticas, Verney não poupou nem mesmo pináculos da 
cultura portuguesa, apontando defeitos na obra de Camões e fazendo 
críticas ao culto dos “grandes homens da nação”. Por isso foi chamado 
de traidor e inimigo da nação. As polêmicas do “novo método”, como 
ficaram conhecidas entre os letrados portugueses, estabeleceram os 
fundamentos da dimensão política e ideológica que o termo método 
assumiu no ambiente intelectual português do século XVIII. 

Os defensores do método escolástico demonstravam desprezo 
pela filosofia moderna por esta se dedicar ao que chamavam de 
questões frívolas e superficiais. Questionavam o valor das experiências 
científicas, se referindo a elas como uma “moda” passageira importada 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 157 
 

de outras nações. Verney era acusado de tentar “persuadir aos 
portugueses um novo modo para aprender, e ensinar as Ciências, que 
ordinariamente se praticam, e refutar o que até agora por tantos 
Mestres insignes, e que chegaram a ser grandes entre os maiores, se tem 
praticado neste Reino” (Araújo, 1748, p. 7 e 11). Também foi acusado 
de atentar contra a glória de Portugal ao criticar a Universidade de 
Coimbra, pois “intentou persuadir, que não tinha aquela Universidade 
método de ensinar” (Duarte, 1749, p. 29). Os inimigos de Verney 
procuraram defender aquilo que consideravam ser o melhor para 
Portugal: manter a tradição e a pureza do catolicismo. O “novo 
método”, como era referenciado nos textos da polêmica, torna-se assim 
um termo chave na medida em que colocava em questão toda a cultura 
portuguesa, ou seja, toda a “glória” e todo o “crédito da nação”. 
Enquanto alguns jesuítas argumentavam que as ideias contrárias à 
filosofia escolástica também contrariavam a Igreja Católica, Verney 
defendia que não havia conflito entre a filosofia moderna e os dogmas 
da Igreja. Afinal de contas, de acordo com seu sistema de ideias, o 
método da filosofia moderna também deveria dirigir o conhecimento 
da Teologia. Contudo, alguns debatedores adotaram uma postura mais 
moderada, o médico Antônio Isidoro da Nobrega (1752), por exemplo, 
criticava os debatedores por se arriscarem a falar de ciências as quais 
não haviam estudado apropriadamente. O debate sobre o método ficou 
marcado mais pelos ataques pessoais, recursos de retórica, 
assemelhando-se mais a uma disputa literária do que uma discussão 
científica sobre os princípios e os resultados que poderiam ser obtidos 
com o uso e aplicação do método proposto para cada caso. É 
importante ressaltar, mais uma vez, a dimensão ideológica que o debate 
acabou assumindo tornando o termo método como uma espécie de 
bandeira política, resultando em uma polarização entre inimigos e 
defensores da nação.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 158 
 

Outros iluministas portugueses, como António Nunes Ribeiro 
Sanches e Theodoro de Almeida também aderiram ao método da 
filosofia natural como guia para o estudo de todas as disciplinas. Na sua 
Recreação Filosófica, Theodoro de Almeida também criticou alguns 
aspectos do método escolástico e defendeu com entusiasmo o método 
experimental de Newton (Ver Almeida, 1786, t. 1, p. L). Ribeiro 
Sanches chegou a contribuir para a Enciclopédia de Diderot e 
D’Alembert com um artigo anônimo sobre a sífilis (Boxer, 2002, p. 
208). Para ele, a medicina deveria ser “fundada na verdadeira Física”, 
por um “método de pensar, fundado no conhecimento interior provado 
pela experiência; e que tem por último fim e objecto achar os princípios 
e as causas de todos os nossos conhecimentos” (Sanches, 2003, p. 1). 
As motivações de Ribeiro Sanches são praticamente as mesmas de 
Verney, como pode ser observado neste trecho do seu Método para 
aprender e estudar a Medicina: 

[...] quero introduzir na melhor porção da Nação Portuguesa o 
método de comparar os efeitos para vir no conhecimento das suas 
causas; e de comparar e combinar estas, para prever e conhecer os 
efeitos que delas se poderão seguir: Que este foi o método de Bacon, 
de Verulâmio, Locke, & de Descartes, autores hereges, e não sem nota 
de Ateísmo (Sanches, 2003, p. 1). 

A dimensão política da palavra método ficou evidenciada no 
contexto das reformas pombalinas, nas quais foi utilizado como termo 
demarcador entre a corrente progressista pombalina, identificada com a 
filosofia moderna, e a tradicional, de matriz escolástico jesuíta. O anti 
escolasticismo reformista, acompanhado por um discurso anti jesuíta, 
serviu para justificar as ações políticas que caracterizaram o reformismo 
de Pombal no campo da educação (Calafate, 2001, p. 29). Nos 
documentos da reforma do ensino, os jesuítas foram apontados como 
os únicos culpados e responsáveis pelo suposto atraso dos portugueses 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 159 
 

em relação às outras potências europeias. A principal razão do atraso se 
encontrava na educação, por isso, o método foi o termo chave do 
discurso pombalino para legitimar toda a violência utilizada contra os 
jesuítas. Vale lembrar, que, embora a filosofia escolástica predominasse 
dentro da Companhia de Jesus, alguns jesuítas, como foi o caso de 
Inácio Monteiro, estavam acompanhando as mudanças promovidas pela 
filosofia moderna. 

Após a derrota na batalha intelectual contra os modernos, os 
jesuítas foram expulsos em setembro de 1759. No Alvará de Reforma 
dos Estudos, de 28 de junho de 1759, seguindo o argumento verneyano, 
os jesuítas são apontados como conspiradores e responsáveis por todo 
o atraso de Portugal perante a Europa. Além disso, de acordo com este 
Alvará, os jesuítas utilizaram um método de ensino prejudicial para 
enfraquecer os portugueses e melhor dominá-los. Os jesuítas resistiram, 
“com suas maquinações” contra o “exemplo dos maiores Homens de 
todas as nações civilizadas”, que lutaram “contra o método; contra o 
mau gosto; e contra a ruína dos Estudos” (apud Silva, 1830, p. 674). 

Na Dedução Cronológica (1767), os jesuítas são acusados de terem 
destruído todo o reino (o comércio e a agricultura), por meio de seus 
“escolásticos sofismas” e “subterfúgios” para “enganar aos homens 
doutos” (Deducção, 1767, II). A crítica ao método escolástico feita por 
Verney é apropriada e apontada como uma importante iniciativa para 
tentar libertar Portugal daquele “estado de atraso e de ignorância”, em 
que se encontrava a nação portuguesa sob o domínio dos jesuítas 
(Deducção, 1767, p. 496). E assim, “ entraram as luzes que deixaram 
patentes aos olhos de todo o mundo imparcial os erros, e prejuízos do 
confuso, e nunca perceptível Metodo chamado Jesuítico e a utilidade do 
outro solido, claro, e breve Método pelos mesmos jesuítas debalde 
impugnados” (Deducção, 1767, p. 499). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 160 
 

Mais tarde, no Compêndio Histórico do estado da Universidade de 
Coimbra (1771), foram listados de uma maneira detalhada e sistemática, 
todos os “estragos e impedimentos” provocados pelo método jesuítico. 
Neste documento, argumenta-se que os jesuítas “arrancaram das mãos 
dos Reitores, e Diretores daquela infeliz Universidade todo o governo 
dela, “para produzir uma total “destruição de todas as leis, regras, e 
métodos” (Compêndio, 1771, p. VIII). A tese principal era a de que o 
corpo da monarquia portuguesa havia sido “envenenado”, e era preciso 
combater o problema tal como se combate uma “peste”. Por isso, a 
primeira providência sugerida foi  abolir os velhos estatutos da 
Universidade de Coimbra e elaborar novos estatutos (Compêndio, 1771, 
p. 295). Além disso argumentava-se que faltava aos estudantes 
conhecimento da “boa filosofia” ou “filosofia moderna”, que vinha 
sendo praticada em outros reinos desde que os filósofos “subjugaram 
Aristóteles” e passaram a filosofar de uma maneira diferente, fazendo 
surgir grandes autores como “Bacon, Descartes, Gassendo, Galileu, 
Pascal, Newton, Torriceli , Leibniz”, entre outros (Compêndio, 1771, p. 
162). 

O Compêndio Histórico indica que os jesuítas “usaram de malicia” 
proibindo o método sintético que, de acordo com a definição de 
Azevedo Fortes e seguida por Verney, tratava-se do método voltado 
para facilitar o ensino das matérias: “para impedir o aproveitamento dos 
alunos” (Compêndio, 1771, p. XI). Ou seja, foi sugerido que, de forma 
intencional, os jesuítas implantaram um “[...] doloso sistema de 
ignorância artificial, e de impossibilidade de se aprenderem as mesmas 
ciências, que se fingiu quererem-se ensinar ... laborando para obstruírem 
todas as luzes naturais dos felizes engenhos portugueses” (Compêndio, 
1771, p. XIII). O novo método, baseado nos princípios da filosofia 
moderna, voltado para facilitar o ensino das matérias, é recomendado 
no Compêndio Histórico para ser aplicado em todas as disciplinas, inclusive 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 161 
 

nas ciências teológicas, pois “só o dito método é o mais capaz, e 
adequado para restituir não apenas aos Teólogos, mas a todas as 
disciplinas, o espírito de exatidão, e de ordem” (Compêndio, 1771, p. 50). 
Em resumo, as críticas ao método jesuíta culminaram com sua abolição 
para dar lugar ao método da filosofia moderna. No discurso reformista 
pombalino a ideia de um novo método foi utilizada não apenas com um 
significado epistemológico e filosófico, mas também político, para 
justificar a necessidade de toda uma renovação cultural que só seria 
possível mediante a destruição do método escolástico e a expulsão de 
todos os seus defensores. 

Antes de finalizar estas considerações sobre o significado de 
método no contexto linguístico português, vale ressaltar que há duas 
inserções sobre o termo método na Enciclopédia. Nos dois casos 
predomina o significado genérico do modo ou maneira de fazer algo; 
em um texto escrito por d´Alembert, no âmbito da matemática, método 
é definido como “o caminho a ser tomado para a resolução de um 
problema”; em outro, de Diderot, referente à forma ou a maneira como 
as diferentes espécies são organizadas (classe, gênero, espécie) (animais, 
vegetais, minerais) (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 3, p. 121 e 233). 
Analisando outros verbetes correlatos, relacionados à filosofia, física, 
sistema, o termo método aparece de forma difusa e pulverizada, muitas 
vezes aplicado com o mesmo significado de filosofia: física, sistema, 
álgebra (método de calcular as grandezas), análise (método de resolução 
dos problemas matemáticos). Método e filosofia são termos correlatos 
utilizados de forma indistinta. No verbete Experimental, escrito por 
d´Alembert, o que hoje costumamos chamar de método experimental é 
tratado como uma filosofia experimental: “Chama-se experimental a 
Filosofia que toma a via dos experimentos para descobrir leis da 
natureza”. Da mesma forma, a filosofia experimental é o mesmo que 
física experimental, e vice versa (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 2, p.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 162 
 

278). É muito comum a expressão “método de Descartes” ser utilizada 
com o mesmo sentido de “filosofia de Descartes” (Diderot; 
d´Alembert, 2015, t. 2, p.  386), assim como “filosofia de Newton” e 
“método newtoniano”, ou sistema de Newton ou newtonianismo: 
“Outros entendem por filosofia newtoniana o método observado por 
Newton em sua filosofia, método que consiste em deduzir os 
raciocínios e conclusões diretamente dos fenômenos, sem qualquer 
hipótese antecedente” (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 2, p.  74). A 
própria Lógica é definida como “um método que nos permite descobrir 
o verdadeiro e evitar o falso” (Diderot; d´Alembert, 2015, t. 2, p.  391), 
similar ao significado dado por Verney, que a definiu como “um 
método e regra que nos ensina a julgar bem e discorrer acertadamente” 
(Verney, 1750, v. 3, p. 39). É possível perceber uma grande afinidade 
entre as ideias propostas no Verdadeiro Método de Estudar e a Enciclopédia 
de Diderot e d ´Alembert, particularmente no alinhamento com o 
método newtoniano. 

O reformismo português seguiu o ideário Iluminista, sobretudo 
pela maneira como abraçou o paradigma da física newtoniana como 
fundamento de toda a sua proposta de reformas. A filosofia moderna, 
na concepção da maioria dos iluministas portugueses, confunde-se com 
toda a ciência, e deveria seguir o paradigma do método da física 
experimental, ou seja, observar os fenômenos e explicar suas causas. A 
filosofia natural (o mesmo que a física no século XVIII) foi um 
paradigma no contexto do Iluminismo, conforme ressaltou Hilton 
Japiassu: o século XVIII foi tomado por um encantamento pela 
“Filosofia Experimental” newtoniana (Japiassu, 1991, p. 123). 
Acreditava-se que para se chegar a uma ciência sobre o estado, por 
exemplo, bastaria transferir para a política o mesmo método da física 
(Cassirer, 1992, p. 339). Verney, por exemplo, defendia que por meio do 
método da observação seria possível identificar as “ações honestas e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 163 
 

também úteis à sociedade civil” (Verney, 1950, v. 3, p. 259). Podemos 
concluir que o termo método assume uma dimensão bastante ampla e 
difusa, mas quando utilizado no contexto de debates filosóficos 
assumiu a expressão de toda uma nova visão de mundo.  

 

Referências 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 5.ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007. 

ALMEIDA, Theodoro de. Recreação Filosófica, ou diálogo sobre a 
Filosofia Natural para instrucção de pessoas curiosas que não 
frequentarão as aulas, tomos I a VI. 5.impr. Lisboa: Regia Officina 
Typografica, 1786. 

ARAÚJO, José de. Reflexões Apologéticas a obra intitulada Verdadeiro Método 
de Estudar. Valência: Na oficina de Antonio Balle, 1748.  

ARAÚJO, José de. Conversação Familiar e Exame Crítico, em que se mostra 
reprovado o método de estudar, que com o título de verdadeiro, e 
aditamento de útil à República e à Igreja, e proporcionado ao estilo de 
Portugal expoz em dezesseis cartas o R.P Frey ****Barbadinho da 
Congregação de Itália: e também frívola a resposta do mesmo as sólidas 
reflexões do P.Frey Arsênio da Piedade, Religioso Capucho. Valensa: Na 
oficina de Antonio Balle, 1750. 

BACON, Francis. Novum Organum ou Verdadeiras Indicações acerca da 
interpretação da natureza. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 

BARROS, José D´Assunção. A escolástica em seu contexto histórico. 
Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 22, n. 3, p. 232-239, 2012.   

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 164 
 

BLUTEAU, R. Vocabulário Portuguez e Latino. Lisboa: Na oficina de 
Pascoal da Silva, 1716, tomo 5. 

BOXER, Charles Ralph. Opera Minora III. Lisboa: Fundação Oriente, 
2002. 

CALAFATE, Pedro. O conceito de método. In. CALAFATE, Pedro. 
História do Pensamento filosófico português - Volume III: as Luzes. Lisboa: 
Editorial Caminho, 2001. 

CARVALHO, Rômulo de. História do ensino em Portugal desde a fundação 
da nacionalidade até o fim do regime de Salazar-Caetano. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

CASSIRER, Ernst. A filosofia do Iluminismo. São Paulo: Editora da 
Unicamp, 1992. 

Compendio historico do estado da Universidade de Coimbra no tempo da invasão 
dos denominados jesuitas e dos estragos feitos nas sciencias e nos 
professores, e directores que a regiam pelas maquinações, e publicações 
dos novos estatutos por elles fabricados. Lisboa: Na Regia Officina 
Typografica, 1771.  

Deducção Chronologica, e Analytica. Parte Primeira, na qual se manifestão 
pela successiva serie de cada hum dos Reynados da Morarquia 
Portugueza, que decorrêrão desde o Governo do Senhor Rey D. João 
III. até o presente, os horrorosos estragos, que a Companhia 
denominada de Jesus fez em Portugal, e todos seus Dominios, por hum 
Plano, e Systema por ella inalteravelmente seguido desde que entrou 
neste Reyno, até que foi delle proscripta, e expulsa pela justa, sabia, e 
providente Ley de 3 de Setembro de 1759. Dada a Luz pelo Doutor 
José Seabra da Silva. Lisboa, 1767.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 165 
 

DESCARTES, Rene. Discurso do Método. São Paulo: Martins Fontes, 
1996 

DIAS, José Sebastião da Silva. Portugal e a Cultura Européia. Coimbra: 
Coimbra Editora, 1952. 

DIDEROT, Denis; D’ALAMBERT, Jean. Enciclopédia, ou Dicionário 
razoado das ciências, das artes e dos ofícios. [V. 2, O sistema dos 
conhecimentos e V. 3, Ciências da Natureza]. São Paulo: Editora Unesp, 
2015. 

FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. Textos, conceptos y discursos 
políticos en perspectiva histórica.  Ayer, n. 53, p. 131-151, 2004. 

JAPIASSU, Hilton. As paixões da ciência: estudos de história das ciências. 
São Paulo: Letras e Letras, 1991. 

NOBREGA, Antônio Isidoro da. Grosseria da Iluminiacao Apologética, 
pelo que respeita a uma página da segunda parte, em que seu autor 
Teofilo Cardoso da Silveira, presumio criticar o Dialogo Jocoserio; 
notada e descoberta por fulano indiferente. Valensa: Na Oficina de 
Antonio Balle, 1752. 

FORTES, Manuel de Azevedo. Lógica, Racional, Geométrica e Analítica. 
Lisboa: Oficina de Joze Antonio Plates, 1744. 

PROENÇA, Martinho de Mendonça de Pina e de. Apontamentos para a 
Educação de Hum Menino Nobre. Lisboa Occidental, Officina de Joseph 
Antonio da Sylva, 1734. 

SANCHES, António Nunes Ribeiro. Método para aprender e estudar a 
Medicina. Universidade da Beira Interior: Covilhã, Portugal, 2003. 

SILVA, Antonio Delgado da. Coleção da Legislação Portuguesa desde a ultima 
compilação das ordenações, redigida pelo desembargador Antonio Delgado 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 166 
 

da Silva. Legislação de 1750 a 1762. Lisboa: Na Typografia Maigrense, 
1830.  

SKINNER, Quentin. Visões da política: sobre os métodos históricos. 
Algés: Difel, 2005. 

VERNEY, Luís António. Verdadeiro Método de Estudar. Lisboa: Livraria 
Sá da Costa – Editora, 1950, 5 v. 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 30 de julho de 2019.  

Atualizado em 06 de outubro de 2021. 

 
 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1,  p. 148-166, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 167 
 

Opinião pública 
 

Ana Cristina Araújo1 

com a colaboração de 
Antonio Cesar de Almeida Santos2 

e Cláudio Denipoti3 

 

Isoladamente, os termos opinião e público, bem como a flexão 
feminina deste último, integram o léxico português desde, pelo menos, 
o início do século XVIII, como se pode verificar no Vocabulário português 
e latino editado pelo padre Rafael Bluteau. O termo opinião é definido 
como aquilo “que se entende e se julga de alguma coisa, conforme 
notícias que se tem, ou é um conceito que formam os homens em 
matérias não determinadas”. Expressar uma opinião poderia levar a 
“cruéis contendas”, especialmente em discussões sobre linhagens ou 
religiões. Ainda conforme Bluteau, opinião seria contrária à razão, pois 
a primeira estaria fundada no efêmero, “enquanto a razão nunca 
envelhece” e é constante. Opinião também poderia referir-se à 
reputação de um indivíduo, onde se diz “quero livrar-me desta opinião 
que tens de mim” (Bluteau, 1720, t. 6, p. 87-88). 

3 Doutor em História; professor da Universidade Estadual de Londrina (UEL). 
cldenipoti@gmail.com 

2 Doutor em História; professor da Universidade Federal do Paraná (UFPR). 
acsantos@ufpr.br  

1 Doutora em História; professora da Universidade de Coimbra (UC). 
araujo.anacris@sapo.pt  

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  

mailto:cldenipoti@gmail.com
mailto:acsantos@ufpr.br
mailto:araujo.anacris@sapo.pt


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 168 
 

Nota-se que o termo opinião era utilizado, em Portugal, no 
século XVIII, para exprimir asserções ou verdades comuns. Contudo, 
nos círculos eruditos mais permeáveis à filosofia experimental, o 
mesmo termo, quando equiparado ao conhecimento de senso comum, 
era tomado como sinônimo de erro, como assinala Bento Feijoo, em 
seu Teatro crítico e universal. Feijoo foi um dos autores mais lidos na 
Península Ibérica no século XVIII, e contribuiu para vulgarizar este 
entendimento acerca do termo opinião, tornando-o equivalente a “erro 
comum” (apud Barrientos, 2004, p. 51-52). À medida que o século 
XVIII avançou, os filósofos das Luzes passaram a considerar que a 
opinião esclarecida garantiria a pluralidade e a intencionalidade crítica 
dos juízos proferidos em benefício da sociedade. Assim, a crítica 
filosófica empresta um estatuto elevado ao julgamento virtuoso e ao 
juízo antitético. De acordo com esta dupla acepção, o substantivo 
opinião acaba por “dignificar” o direito à “originalidade das ideias”, 
contra a assunção acrítica de teses, doutrinas e argumentos de 
autoridade (cf. Verdelho, 1981, p. 136-137). Ao nomear e ao 
substantivar a matéria do pensamento, a opinião, mediada pela crítica da 
razão, compromete a existência de verdades pretensamente intemporais 
e eternas. Com isto, o reino da opinião contrapõe-se ao reino fechado 
da evidência e ao reino difuso do senso comum, contribuindo, 
simultaneamente, para criar valores alternativos no interior de espaços 
culturais em que impera a força da tradição e o poder do dogma. 

Conforme a essa valorização do termo, a terceira edição do 
Dicionário de Língua Portuguesa, de Antonio de Morais Silva, publicada em 
1823, define opinião como “parecer, ditame, sentimento e juízo que se 
forma de alguma coisa” e, também, “voto que se dá”. As palavras 
“parecer” e “voto” surgem como sinônimos de “opinião”. Para Morais 
Silva, quem emite um parecer conserva o estatuto tradicional de 
“homem de opinião”, isto é, “bem conceituado, de que se esperam boas 
ou grandes coisas” (Silva, 1823, v. 2, p. 323). Estes traços assinalados 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 169 
 

pelo dicionarista são importantes para explicar a progressiva integração 
na sociedade portuguesa setecentista de elites culturais dissidentes e, 
também, para se compreender a permeabilidade do Estado ao poder de 
influência de um número cada vez maior de publicistas, acadêmicos e 
intelectuais. Como sustenta Javier Fernández Sebastián (2004, p. 20-21), 
um dos segredos do sucesso da noção de opinião pública radica no seu 
“duplo caráter proteico e controverso”. 

Em relação a “público”, Rafael Bluteau indicava que “cidadãos, a 
gente de qualquer lugar”, era equivalente ao substantivo “o público”. O 
uso do termo como adjetivo aparece em “bem público”, “coisa pública, 
sabida de todos”, “fama pública”. Público é o contrário de “particular”, 
e “aparecer em público” significa apresentar-se diante de muitas 
pessoas. Ainda para Bluteau, “público” era sinônimo de “comum” 
(Bluteau, 1720, t. 6, p. 817-818), e este último sentido é melhor 
explicado por Morais Silva, que indica que o “comum” significa ser “do 
uso de todos”, as ruas de uma cidade, por exemplo. No mais, as outras 
acepções do termo mantêm-se, mostrando que não ocorreram 
mudanças nos significados da palavra público durante o século XVIII 
(Silva, 1823, v. 2, p. 488-489). 

Não obstante a ausência do sintagma “opinião pública” nos 
dicionários de Rafael Bluteau (8 tomos, entre 1712 e 1721, e dois 
suplementos, 1727 e 1728) e de Antonio de Morais Silva (nas quatro 
edições publicadas entre 1789 e 1831), é possível identificarmos a sua 
presença no ambiente letrado luso-brasileiro, estando amplamente 
popularizado pelos porta-vozes das ideias liberais. Conforme José 
Augusto dos Santos Alves (2000), essa evolução lexical é explícita em 
textos e periódicos anteriores e posteriores à Revolução Francesa. Para 
José Tengarrinha, a opinião pública só encontrou “audiência estável” 
durante a vigência do regime liberal, destacando que, só com a 
Revolução Liberal, 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 170 
 

[...] começavam a reunir-se duas condições básicas para a formação de 
correntes de opinião pública: estruturação e desenvolvimento de 
mecanismos internos de formulação e conceptualização, que 
conduziram à capacidade de juntar factos dispersos numa visão lógica 
e coerente; e instrumentos e mecanismos de difusão que, superando 
os tradicionais círculos restritos, permitiam tornar pública a opinião 
(Tengarrinha, 2006, p. 18). 

Como estamos vendo, os escritores serão os que melhor vão 
representar o tipo social que encarna a opinião pública, visto 
dirigirem-se ao público, utilizando, muitas vezes, a crítica de costumes 
para exprimir as suas opiniões e formar a opinião geral. A noção de 
público, assim, é fundante: ela expressa um espaço de comunicação, ou 
melhor, diversos deles, sendo a instância que permite aos assistentes 
acompanharem uma dada ação. 

Um dos traços dominantes da imprensa portuguesa de finais do 
século XVIII e alvores do século XIX reside na enorme expansão que 
alcançam os periódicos humorísticos de crítica social. O seu elevado 
número parece sugerir que a aptidão para a leitura vai ganhando terreno 
em segmentos restritos da população urbana e que o sucesso de alguns 
títulos é consentâneo com a emergência de novas sensibilidades e 
correntes de gosto na sociedade portuguesa, em especial em Lisboa e 
outras cidades do país (ver Tengarrinha, 1989, p. 54). 

O primeiro sinal de receptividade a este tipo de folha volante é 
dado pelas Palestras Críticas e Semijocosas (1771), em que se repreendem os 
costumes e as modas afetadas, e pelos Ópios que dão os Homens e as 
Senhoras na Cidade de Lisboa Huns aos Outros, impresso pela primeira vez 
em 1786. Ao final daquele século, surgem novos e atrativos títulos: O 
Almocreve das Petas, ou moral disfarçada para correcção das miudezas da vida 
(1797-1800), Retorno do Almocreve das Petas (1797-1798), Café Jocoso 
(1797-1798), Comboy de Mentiras, vindo do reino Petista, com a fragata Verdade 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 171 
 

encuberta por capitania (1801), O Espreitador do Mundo Novo (1802), Barco da 
Carreira dos Tolos (1803), Piolho Viajante (1803), Hospital do Mundo 
(1804-1805), Divertimento Instrutivo (1806-1807), Tempo Presente 
(1806-1807) e Câmara Óptica, onde as vistas ás avessas mostram o mundo ás 
direitas (1807-1811), todos publicados em Lisboa. Com tiragens 
provavelmente elevadas, muitas destas publicações conheceram 
sucessivas reimpressões. Estão neste caso, entre outros, O Almocreve das 
Petas (1817-1819), o Comboy de mentiras (1820), O Espreitador do Mundo 
Novo (1819), o Barco da Carreira dos Tolos (1820), o Hospital do Mundo 
(1824) e a Câmara Óptica (1824). As referidas publicações pareciam 
agradar a várias gerações e a indivíduos de diferentes grupos sociais. 
Para além deste aspecto, é importante realçar que o notório êxito deste 
segmento de publicações periódicas, vendidas por subscrição, aponta 
para a existência de um público fiel e em expansão, com hábitos de 
leitura distintos da leitura religiosa e escolar. Como sublinha Alvarez 
Barrientos, reportando-se à Espanha na mesma época, o espírito crítico 
instalava-se no âmago da vida quotidiana. O leitor anônimo, o público, 
divertia-se e construía a sua opinião “a partir da incerteza, da dúvida e 
da sua experiência”. Os novos escritores, os escritores públicos 
propunham, assim, novas vias de reflexão, distintas “dos saberes 
adquiridos na escola, na universidade e na igreja, e apresentavam-nas de 
maneira diferente, nem sistemática nem inatacável, mas sob uma 
perspectiva moderna e actual” (Barrientos, 2004, p. 57). 

Através de folhetos jocosos de sátira social e de divertimento, os 
críticos elegem como campo privilegiado de representação espaços de 
sociabilidade que convidam à transgressão (cafés, casas de jogo, 
assembleias, passeio público) e como instrumentos de observação 
novas e fantásticas máquinas, a lanterna mágica e o aeróstato, por 
exemplo. Para além disso, destacam comportamentos e pareceres de 
diferentes atores sociais, concentrando a atenção dos leitores em 
acontecimentos e em assuntos de interesse geral. 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 172 
 

José Daniel Rodrigues da Costa é um dos autores mais celebrados 
no domínio da crítica social humorística, de acento moralizador, que se 
publica na época. Responsável por grandes sucessos editoriais, teve a 
fortuna de ver muitas das suas obras reeditadas. São de sua autoria, os já 
mencionados: Os Ópios, O Almocreve das Petas, o Comboy de mentiras, O 
Espreitador do Mundo Novo, o Barco da Carreira dos Tolos, o Hospital do 
Mundo e a Câmara Óptica, entre dezenas de títulos que deu ao prelo. 
Crítico arguto e irreverente, senhor de uma linguagem solta e judiciosa, 
José Daniel Rodrigues da Costa reflete nos seus textos a permanência 
de processos literários há muito fixados pelos letrados. O riso que a sua 
escrita provoca repousa sobre a velha tradição da literatura de cordel 
(Roche, 2000, p. 32). Recria a cultura da praça pública passando para o 
papel temas, exemplos, atitudes e valores que causam perplexidade e 
favorecem comentários desconcertantes. 

A percepção repetida do estilo de José Daniel Rodrigues da Costa 
favorece também a interiorização das regras que presidem à produção e 
divulgação das suas publicações periódicas (Bourdieu, 1968). 
Apostando nesse reconhecimento dirige-se, desta forma, aos seus 
leitores:  

Estimados meninos, delicadas meninas, atafulados mancebos, 
moderníssimas senhoras, respeitáveis velhos, e venerandas velhas, 
com todos fallo (porque não sei com quem fallo) dando-lhes a saber 
que por mais que eu pedisse a minha demissão da Assembleia das 
Petas, para deixar de ser autor dellas, não me tem sido possível 
conseguilla, antes mil vezes me tenho visto perseguido pela 
curiosidade de innumeraveis pessoas, que levando muito a mal o meu 
silencio, tinhão por huma  reprehensivel ociosidade o estar eu calado 
no decurso de dous annos (Costa, 1824a, Prologo, p. III). 

Enveredando sistematicamente pela via do burlesco, não rivaliza 
no plano estético e literário com os árcades mais afamados, mas 
disputa-lhes audiência. E Bocage, que o satiriza em várias composições 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 173 
 

poéticas, não ignora que Jozino Leiriense, nome literário do seu 
abastardado émulo, “Diz coisas de que a plebe não desgosta” (Pimenta, 
1978, p. 14). Desse facto tem clara percepção José Daniel Rodrigues da 
Costa quando, em resposta aos seus detratores, afirma:  

Talvez haja quem me aconselhe que me calle, que deixe viver quem 
vive, que os outros se trabalhão he para fazerem os seus interesses 
[…] Ora nesta segunda parte se enganão, que para lucrar he que 
trabalho […] quem trabalha he porque necessita; e certo neste 
principio, rogo a Vossas mercês que por effeito da sua curiosidade, 
venhão ser meus assignantes […] tudo se encerra somente em vender 
o meu trabalho a quem o quizer comprar; e se há nisto caridade, eu he 
que a faço aos outros (Costa, 1824a, Prologo, p. VI-VII).  

Desta forma, correlaciona, como acontece em França, em 
Inglaterra e na Alemanha, na mesma altura, o mérito e a fama dos 
autores com os seus êxitos editoriais. Sem receio de errar, afirma 
peremptoriamente: “As obras d’agora devem ser como o negociante, 
que tanto tem tanto vale” (Costa, 1824b, I, p. 8.). No mesmo impulso 
de afirmação de algo radicalmente novo subverte ainda o sentido da 
caridade cristã, sobrepondo a beneficência do altruísmo de espírito à 
esmola material. 

A imagem que a Câmara Óptica capta de Lisboa, nos alvores do 
século XIX, é quase cinematográfica. “A Capital he huma Babylonia, 
onde estão aparecendo de contínuo extravagantes figuras e succedendo 
casos os mais exquesitos”, diz o autor do referido periódico (Costa, 
1824a, VIII, p. 13). Antes da transferência da família real para o Brasil 
(1807), a corte já não disputava, como outrora, a atenção dos súditos da 
realeza de D. Maria I. Para um homem de opinião, ela era, sobretudo, 
um lugar de “lisonja”, habitado por “ambiciosos génios” que viviam do 
engano e morriam enganados (Costa, 1786, p. 7). Na verdade, a 
curiosidade do publicista orientava-se, sem receio de censura, para 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 174 
 

outros espaços de maior deriva social. A praça pública, considerada em 
abstracto, reflectindo a ambiência burguesa e cosmopolita da época, 
agradava sumamente a um “espreitador” do Mundo Novo. No seio da 
multidão, os comerciantes, com os seus “prognósticos de brilhantes 
felicidades”, davam que fazer a caixeiros e guarda-livros, traficavam 
sonhos, escondiam falcatruas, eram invejados e respeitados (Costa, n. 1, 
jan. 1802, p. 11-12). A dois passos dos seus estabelecimentos, 
animavam-se, com outros tantos fregueses, os botequins e as casas de 
café, produto recente no mercado e que gerava uma autêntica febre de 
consumo. “Na confusão de imensas lojas de bebidas”, respeitando a 
nomenclatura tradicional, “uns letreiros modernos, pintados de 
prateado e dourado para apetite dos concorrentes” , anunciam o “Café 
Nacional”, onde se topam “quatro bancas guarnecidas de povo”. Numa 
disputa-se a guerra e a paz – o episódio da chamada “Guerra das 
Laranjas” permanece em pano de fundo –, noutra aglomera-se gente 
para escutar “os famosos pensamentos de três ou quatro poetas que de 
olhos esbugalhados, acções apaixonadíssimas e trejeitos enfurecidos 
desenvolvem poesias” (Costa, n. 2, fev. 1802, p. 2). Logo a seguir, vem a 
murmuração pública que concentra grande audiência, por fim, a banca 
onde se lançam cartas de amor e se desfiam histórias de prazeres 
imorais apresenta-se como uma das mais concorridas. Neste cenário, as 
falas são públicas e as vozes joviais e quando aparece um homem que 
“entra sério, bebe sério e paga sério”, desconfia-se que seja o 
corregedor do bairro (Costa, n. 1, jan. 1802, p. 2). Em 1802, escreve-se 
que os indivíduos que frequentam os cafés 

[...] tão depressa elevam os franceses como os precipitão; profetisão 
cousas grandes, de cousas pequenas; enredão a Prússia; concedem um 
ar da sua graça aos russianos; põe nas nuvens a América Ingleza; dão 
baldões a Inglaterra e põe a Itália em penitência (Costa, n. 2, fev. 1802, 
p. 3). 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 175 
 

Agitadores pouco pacatos convivem assim com figuras de 
respeito, que não guardam sigilo de matérias reservadas e até proibidas, 
lamenta o crítico e humorista. Em “discretas academias”, alguns 
contemporâneos, observando o aspecto e o comportamento dos 
homens de letras, chegam mesmo a imaginar que a poesia é “febre 
maligna” e fonte de ociosidade (Costa, n. 2, fev. 1802, p. 17).  

Sem desprezar a tentação ficcional que espreita por entre as 
margens de um discurso ancorado no fluir concreto dos 
acontecimentos, a posição de José Daniel Rodrigues da Costa, perante o 
público e perante o mercado de bens culturais, coloca-o na vanguarda 
da reflexão, em Portugal, sobre o estatuto do escritor público e sobre a 
função e a utilidade da literatura.  

Um exemplo mais contundente do processo de construção de 
opinião pública através da palavra impressa pode ser visto durante a 
invasão napoleônica de Portugal. Até à ocupação Francesa (1807-1808) 
são raras as publicações que assumem, abertamente, posições de 
sistemática oposição política à monarquia absoluta e que põem em 
causa as instituições do Estado, havendo notícia de alguns casos 
rastreados nos processos da Intendência Geral da Polícia e na 
correspondência diplomática das mais importantes missões estrangeiras 
em Lisboa (Dias e Dias, 1980, p. 339 etseq.). Todavia, o período que 
antecede a Constituição de Cádiz (1812) funcionou como uma espécie 
de laboratório do vocabulário liberal português. Só entre 1808 e 1809 
vêm a público cerca de três dezenas de periódicos (Tengarrinha, 1989, 
p. 60-61), dos quais sobressaem o primeiro diário português, o Diário 
Lisbonense (1809-1813), o famoso Semanário Patriótico (1808) traduzido do 
espanhol, a popular Gazeta de Almada ou Telescópio Português (1809-1810) 
e, entre muitos outros, o Correio da Península (1809-1810), um dos mais 
importantes periódicos liberais deste período (Barata, 2004, v. 1, p. 
225-237). Enquanto durou a guerra peninsular (1807-1814), a expansão 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 176 
 

da imprensa beneficiou da liberdade que os poderes públicos 
concederam aos redatores de folhetos, jornais, panfletos, caricaturas, 
folhas volantes e proclamações, na expectativa de que todos esses 
papéis contribuíssem para unir o povo contra os ocupantes franceses. 
Esta estratégia de mobilização dos prelos para combater os jacobinos e 
os exércitos de Napoleão é clarificada por Francisco Soares Franco, 
redator da Gazeta de Lisboa, órgão oficial da Regência, num célebre 
artigo intitulado “discurso sobre a utilidade dos papéis públicos na 
presente guerra”, publicado em Janeiro de 1809 (Gazeta de Lisboa, 1º 
Supl. ao n. 1, 6.01.1809. Cf. Boisvert,  1982, p. 275 e Lobo, 2002, p. 78 
etseq.). Não surpreende assim que só em Lisboa a Imprensa Régia tenha 
publicado 700 panfletos, entre 1808 e 1811 (Vicente, 1995, p. 48; 
D’Alcochete, 1977, p.507-515; Neves, 2008). Na capital, conspirava-se 
nas ruas, no passeio público e, especialmente, nos cafés e lojas de 
bebidas do Rossio e Cais do Sodré. “As esquinas sofocavam de 
pasquins”, os boatos corriam depressa e os papéis volantes andavam de 
mão em mão (Costa, 1812). Do enorme conjunto de opúsculos e 
periódicos de temática anti-napoleônica então publicados, sobressaem 
as composições Protecção à Francesa (1807) e Conversação Nocturna das 
esquinas do Rossio de Lisboa (1812), de José Daniel Rodrigues da Costa. 
Estes títulos são, talvez, os que melhor ilustram a alegorização do 
quotidiano e o triunfo da linguagem das coisas banais no discurso de 
propaganda política. Num registo mais noticioso, a tensão do momento 
e as dificuldades então vividas pelas populações são igualmente 
mitigadas pelo riso sardônico do perspicaz fazedor de comédias. Neste 
processo, a caricatura política, parte integrante da propaganda 
anti-napoleônica, universaliza a mensagem e alarga indefinidamente as 
possibilidades de leitura de discursos e imagens que jogam com crenças, 
símbolos e instituições ancestrais (Araújo, 1993, p. 42). A velocidade 
com que a informação circula e a intensidade das campanhas de 
propaganda permitiram forjar imagens e memórias contraditórias que, 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 177 
 

na pena de José Daniel Rodrigues da Costa, sinalizam bem os efeitos 
sociais de um tempo de transição e as transformações culturais e 
políticas que preludiam o ocaso do Antigo Regime em Portugal. 

Em resumo, a opinião pública, no contexto das Luzes, deve ser 
entendida como uma “categoria organizadora do discurso de filósofos, 
publicistas e homens de letras”, apresentando-se como um “dos mais 
recorrentes tópicos de enunciação do discurso político oitocentista”, 
apesar de suas “significações ambíguas e controversas” (Araújo, 2008, 
s/p). A opinião pública aparece “associada à ideia de que a vontade 
geral constituía o mais sólido fundamento da sociedade civil”, de 
maneira tal que o editor da Gazeta Literária (1761-1762), publicada na 
cidade do Porto, não prescindia de “evocar o superior juízo do público, 
isto é, dos leitores” (Araújo, 2008, s/p). Nota-se que o público a que se 
refere o periódico é aquele a quem o homem de letras se dirige, o seu 
leitor, não ao indivíduo pertencente às camadas populares. Para Ivan 
Teixeira (1999), além desta distância em relação aos populares, os 
homens de letras, acreditavam que exibiam uma distância em relação 
aos leitores e um desinteresse em relação aos poderosos. Porém, na 
prática, para o exercício de suas atividades dependiam ainda da proteção 
de um mecenas, ainda que obtenham popularidade, graças aos novos 
espaços públicos de debate e comunicação de ideias. Ou seja, os 
homens de letras dão expressão a um novo poder imaginário de caráter 
coletivo que os suporta, mas que eles não controlam inteiramente. A 
opinião pública, suportada pelas elites cultas, surge assim como o 
resultado esclarecido da reflexão efetuada em comum, sobre os 
fundamentos da ordem social. Nessa ação, mobiliza a atenção de 
leitores, espectadores e atores sociais diversos. 

 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 178 
 

Referências 
ALVES, José Augusto dos Santos. A Opinião Pública em Portugal 
(1780-1820). Lisboa: UAL, 2000. 
ARAÚJO, Ana Cristina. As invasões francesas e a afirmação das ideias 
liberais. In: MATTOSO, José (dir.); TORGAL, Luís Reis; ROQUE, 
João Lourenço (coord.). História de Portugal, t. V, O Liberalismo. Lisboa: 
Círculo de Leitores, 1993. 
ARAÚJO, Ana Cristina. Opinião pública. Ler História, n. 55, p. 125-139, 
2008. Versão eletrônica disponível em: 
<http://lerhistoria.revues.org/2260>. Acesso em: 15 set. 2017. 
BARATA, Maria do Rosário Themudo. Sentido da palavra Constituição 
e debate em torno dos conceitos de constitucionalismo e nacionalismo. 
In: Estudos de Homenagem a Luís António de Oliveira Ramos. Porto: 
Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, v. 1, p. 225-237. 
BARRIENTOS, Joaquim Alvarez. Écrivains, opinion publique et 
pouvoir politique en Espagne au XVIIIe siècle. In: FERNÁNDEZ 
SEBASTIÁN, Javier; CHASSIN, Joëlle (coord.). L’avènement de l’opinion 
publique: Europe et Amérique XVIIIe-XIXe siècles. Paris: L’Harmattan, 
2004. 
BLUTEAU, Raphael. Vocabulário português e latino. Lisboa: Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, t. 6. 
BOISVERT, Georges. Un pionnier de la propagande liberale au Portugal, João 
Bernardo da Rocha Loureiro (1788-1853). Paris: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1982. 
BOURDIEU, Pierre. Eléments d’une théorie sociologique de la 
perception artistique. Revue internationale des sciences sociales, t. XX, p. 
650-673, 1968. 
COSTA, José Daniel Rodrigues da. Verdades do mundo na vida da corte e do 
campo. Lisboa: Officina de Francisco Luiz Ameno, 1786. 
COSTA, José Daniel Rodrigues da. O Espreitador do Mundo Novo: Obra 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  

http://lerhistoria.revues.org/2260


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 179 
 

crítica, moral e divertida. Lisboa, n. 1, janeiro 1802; n. 2, fevereiro 1802. 
COSTA, José Daniel Rodrigues da. Conversação Nocturna das Esquinas do 
Rocio de Lisboa. Lisboa: Offic. de Simão Thaddeo Ferreira, 1812. 
COSTA, José Daniel Rodrigues da. Câmara Óptica onde as vistas ás avessa 
mostrão o mundo ás Direitas, por…. Lisboa: J. F. M. de Campos, 1824a  [1ª 
edição, 1807]. 
COSTA, José Daniel Rodrigues da. Hospital do Mundo. Obra crítica, 
moral e divertida, em que é médico o Desengano, e enfermeiro o 
Tempo. Lisboa: O. J. F. M. de Campos, 1824b [1ª Edição, 1804]. 
D’ ALCOCHETE, Nuno Daupias. Les pamphlets portugais 
antinapoléoniens. Arquivos do Centro Cultural Português, Paris, v.11, p. 
507-515, 1977. 
DIAS, Graça:  DIAS, J. S. da Silva. Os Primórdios da Maçonaria em Portugal, 
v. 1, t. 1. Lisboa: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1980. 
FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier. Introduction: Le concept 
d’opinion publique, en enjeu politique euro-américain (1750-17850). In: 
FERNÁNDEZ SEBASTIÁN, Javier; CHASSIN, Joëlle (coords.). 
L’avènement de l’opinion publique. Europe et Amérique XVIIIe-XIXe 
siècles. Paris: L’Harmattan, 2004. 
LOBO, Sandra Ataíde. A Gazeta de Francisco Soares Franco, um 
redactor em guerra. In: LISBOA, João Luís (coord.). Cadernos de Cultura 
– Gazetas. A informação política nos finais do Antigo Regime, n. 4, 
2002. 
NEVES, Lúcia Maria Basto Pereira das. Napoleão Bonaparte. Imaginário e 
política em Portugal c. 1808-1810. São Paulo: Alameda, 2008. 
PIMENTA, Alberto. Prefácio. In: COSTA, José Daniel Rodrigues da. O 
Balão aos habitantes da Lua. Lisboa: Edições 70, 1978, p. 9-33. 
ROCHE, Daniel. Le rire bleu. Comique et transgression dans la 
littérature de colportage. Dix-Huitième Siècle, PUF, n. 32, p. 19-32, 2000. 
SILVA, Antonio de Morais. Dicionário de Língua Portuguesa, recopilado de 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 180 
 

todos os impressos até o presente. Lisboa: Tip. de M. P. de Lacerda, 
1823, 2 v. 
TEIXEIRA, Ivan. Mecenato pombalino e poesia neoclássica. São Paulo: 
Edusp, 1999. 
TENGARRINHA, José. História da Imprensa Periódica Portuguesa. Lisboa: 
Editorial Caminho, 1989. 
TENGARRINHA, José. Imprensa e opinião pública em Portugal. Coimbra: 
Minerva, 2006. 
VERDELHO, Telmo dos Santos. As palavras e as ideias na Revolução 
Liberal de 1820. Lisboa: INIC, 1981.  
VICENTE, António Pedro. Panfletos anti-napoleão. In: MEDINA, 
João (dir.). História de Portugal, vol. VIII, Portugal Liberal. Amadora: 
Clube Internacional do Livro, 1995. 

 

Este texto é uma versão editada do trabalho Vocabulário, imagens e 
modalidades irónicas de comunicação política em finais do Antigo Regime: o 
caso de José Daniel Rodrigues da Costa, que foi apresentado, em 2009, no IV 
Congresso Histórico de Guimarães; ver Anais do IV Congresso Histórico de 
Guimarães: do absolutismo ao liberalismo., v. 1. Guimarães: Câmara Municipal de 
Guimarães, p. 147-173, 2009. 

 

 

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 29 de maio de 2019. 

 
 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 167-180, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 181 
 

País 
Dora Shellard Correa1 

 

País está na raiz da palavra paisagem (Sandeville Jr., 2005). 
Poderíamos ter feito um verbete único para os dois termos, País e 
Paisagem, contudo, embora paisagem, no século XVIII, fosse uma 
representação da terra visualizada, significava um gênero de pintura e 
pressupunha ideias que deformavam a natureza observada. Já país 
embora significasse terra, era utilizado no sentido de superfície, espaço, 
dimensão, que subentendia uma delimitação, em geral assentada 
abstratamente em aspectos políticos. Além disso, no século XIX e XX, 
o emprego dos vocábulos se transformam não só em português. País 
passa a ser identificado especialmente como um conceito político, 
enquanto paisagem como um conceito físico-ambiental. 

O significado de algumas palavras portuguesas, particularmente 
aquelas que remetem ao espaço físico, político e cultural, como país,  
devem ter passado por sutis mudanças, ou melhor, adaptações para 
serem empregadas às terras além-mar. Laura de Mello e Souza (2006) e 
Sérgio Buarque de Holanda (1992), tratando de temáticas totalmente 
diferentes da nossa, demonstram que se deve olhar com desconfiança e  
muito cuidado o uso de práticas, conceitos e costumes transplantados 
da Europa para a realidade americana. Tanto país quanto o termo 
derivado, paisagem, aludem a realidades políticas, sociais, étnicas e 
ambientais, aspectos esses que tinham peculiaridades na América 
Portuguesa, que a distanciava da realidade europeia. Não se tratava 
somente de diferenças climáticas e da variedade de biomas, mas não só 

1 Doutora em História Econômica; professora da Universidade Estadual de Londrina 
(UEL). dshellard@uel.br  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 

mailto:dshellard@uel.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 182 
 

o território português na América era teórico, uma vez que as fronteiras 
eram na prática desconhecidas e encontravam-se muito além do espaço 
efetivamente dominado pela Metrópole até a primeira metade do século 
XIX, como essa grande porção era ocupada, dominada e transformada 
por distintas etnias indígenas.  

A palavra país vem do francês pays. Esta já consta em obra de 
Grégoire de Tours, de 572 (Carneiro, 2011). Segundo a Encyclopedie (v. 
12, 1775), o termo pays caracterizava um espaço físico impreciso e 
parcelas de terra de extensão relativamente grande. Significava tanto 
território quanto habitante (Holzer, 1999; Carneiro, 2011). Em 
português, de acordo com o padre Rafael Bluteau (t. 6, 1720, p. 187), 
definia-se o termo  como terra e região. Na entrada terra, ele esclarece 
que o termo significa tanto o planeta, quanto o mais pesado dentre os 
quatro elementos da natureza (fogo, terra, água e ar) e quanto a costa. 
Região é um certo espaço de terra. Contudo, como veremos, também 
em português similar ao caso francês, o seu uso revela que país, em 
geral, compreende a ocupação humana. 

O termo, transplantado de Portugal, terá que ser conformado à 
realidade da colônia sul-americana. Um território extenso parcamente 
conhecido, ocupado e dominado pelos agentes da Metrópole e pela elite 
colonial. Politicamente o espaço territorial estava dividido em capitanias 
com expressiva autonomia (Faoro, 1975). Além dos limites da 
colonização portuguesa, mas dentro do território que diplomaticamente 
era considerado português, os sertões, a área era ocupada, dominada e 
explorada por inúmeras etnias indígenas. Algumas conhecidas e outras 
tantas desconhecidas pelos colonos, algumas com as quais eles 
mantinham contatos e outras que resistiam de diferentes modos.   

No século XVIII, no livro produzido pelo historiador Sebastião 
da Rocha Pita (1976), nas memórias do naturalista Alexandre Rodrigues 
Ferreira (1974) sobre a viagem pelas Capitanias do Grão-Pará, Rio 
Negro, Mato Grosso e Cuiabá, em correspondência redigida pelo 
Governador e Capitão General do Estado do Grão Pará e Maranhão, 
Francisco Xavier de Mendonça (2005) e no conjunto de documentos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 183 
 

organizados por Afonso Botelho de San Paio e Souza para serem 
entregues à rainha D. Maria I (Notícias, 1956), encontramos o termo país 
sendo utilizado como uma região  de dimensões variadas, delineada 
teoricamente e em geral por parâmetros políticos.  

A América portuguesa era um país. Na sua introdução à História 
da América portuguesa, Sebastião da Rocha Pita (1976, p. 19) escreveu:  

Do Novo Mundo, tantos séculos escondidos e de tantos sábios 
caluniado, onde não chegaram Hanon com as suas navegações, 
Hércules líbico com as suas colunas, nem Hércules tebano com as 
suas empresas, é a melhor porção o Brasil; vastíssima região, 
felicíssimo terreno em cuja superfície tudo são frutos [...] admirável 
país, a todas as luzes rico, onde prodigamente profusa a natureza se 
desentranha nas férteis. 

Na passagem abaixo país significa a América portuguesa, ainda 
toda uma superfície de dimensão e características físicas e humanas 
desconhecidas e indefinidas para os observadores,  mas constituindo 
uma totalidade, as terras achadas e tomadas pela armada de Cabral que 
conforme o Tratado de Tordesilhas (1494) eram de direito do Reino 
Português:  

Neste estado existia nossa América, e viviam os seus naturais, a terra 
inculta e bárbaros os habitantes, quando a descobriu o General Pedro 
Álvares Cabral, que alegre de ser o primeiro que achou uma incógnita 
região de tanto gentilismo [...] prosseguindo com onze das doze naus 
com que se achava, a sua viagem da Índia, mandou por uma, com 
alguns gentios e mostras dos gêneros do país, aviso deste 
descobrimento a Portugal (Pita, 1976, p. 32). 

Individualmente, cada capitania também era um país: 

Em algumas partes do país de S. Paulo há gado vacum de tal 
qualidade, que deixando de nascer a erva abundante que produz 
aquele terreno, se sustenta só da terra, a qual [...] em prova que a terra 
de que se mantêm, os nutre com vantagens às mais que se criam em 
pasto comum (Pita, 1976, p. 32). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 184 
 

Na passagem a seguir, país é empregado como um território 
político/administrativo, a Capitania de Pernambuco: “É o país de 
Pernambuco dos mais abundantes, amenos e ricos do Brasil. Os seus 
engenhos dão o mais fino açúcar, as suas matas as mais preciosas 
madeiras, o seu terreno os mais deliciosos frutos” (Pita, 1976, p. 60). E, 
na próxima passagem, país é utilizado no sentido de um território 
político administrativo da Bahia: 

[...] e moradores até além do sítio chamado o Rosário, quartel dos 
soldados que vêm nas naus de comboio. A jurisdição desta paróquia, 
por partes menos povoadas, se estende a muitos espaços do país, 
compreendendo a nova igreja da Soledade o noviciado dos padres da 
Companhia, as ermidas da Boa Viagem de frades de S. Francisco, e de 
Monserrate de monges de São Bento (Pita, 1976, p. 47). 

Há uma carta de Francisco Xavier de Mendonça Furtado, 
Governador e Capitão-General do Estado do Grão Pará e Maranhão, 
de 1757, em que o sentido de país em referência a uma capitania fica 
muito claro:  

ILMº e Exmº Sr. meu irmão do meu coração: Quando o 
Desembargador Intendente-Geral João da Cruz Pinheiro estava 
acabando de concluir algumas dependências nesta capitania para 
passar à do Piauí com o emprego que S. Maj. foi servido conferir-lhe, 
e em consequência das reais ordens que recebeu para pôr em sossego 
e quietação aquela larga extensão de país que há tanto tempo têm 
padecido aqueles povos as calamidades que a V. Exª são notórias, 
quando menos o esperávamos foi Deus Nosso Senhor servido levar 
para si aquele honrado ministro no dia 25 de fevereiro, deixando-nos 
assim baldadas todas as esperanças que justamente tínhamos de que a 
atividade, zelo e honra com que o dito ministro servia a S. Maj. de 
reduzisse à paz e concórdia aquelas miseráveis gentes, e desse a cada 
um o que legitimamente era seu. (Mendonça, v. 3, 2005, p. 284). 

Mas também havia países no interior das capitanias, 
particularmente nos seus sertões. Discutindo sobre os negócios que os 
jesuítas faziam, o que se extraía dos sertões, Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado definiu que: 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 185 
 

É preciso primeiro assentar como princípio certo e que não pode nele 
haver dúvida alguma que o mandar a estes sertões extrair drogas, 
quais são cravo, cacau, salsa, cupaúbas, gêneros todos que dizem 
respeito ao negócio de fora, e além deles fazer salgas de peixe, 
manteigas e tartarugas, que pertence ao negócio da terra, é um 
verdadeiro comércio e o mais importante e quase único destes países, 
e como tal defendido aos governadores e ministros por muitas leis [...] 
(Mendonça, v. 3, 2005, p. 138). 

Afonso Botelho de San Paio e Souza conta sobre a entrada que 
fez aos campos de Guarapuava, parte dos sertões do Tibagi e Ivaí:  

Neste posto me conservei fazendo correr aquela grande campanha 
por todos os lados não só para tomar verdadeiro conhecimento 
daquele país como para averiguar o gentio que por aquelas partes 
habitava tendo-nos eles vindo ver algumas vezes em avultado número 
pelo modo possível agradá-los (Notícias, 1956, p. 155).  

Nesse caso está denominando de país toda uma extensão de 
campos do centro-sul do atual estado do Paraná, identificados então 
como campos de Guarapuava, ocupados pelos indígenas que os agentes 
da Metrópole denominavam de Xoclans. Conhecidamente esses campos 
estavam localizados nos sertões do Tibagi, que desde o Tratado de 
Madrid (1750), diplomaticamente encontravam-se dentro do território 
da América Portuguesa, na capitania de São Paulo.  

Observamos o uso de país tanto em comentários a respeito de 
terras ocupadas e dominadas por um grupo étnico como por vários 
grupos indígenas. Afonso Botelho, caracterizando grupos indígenas da 
capitania de São Paulo relata que:  

[...] tinham principais, a quem davam moderada obediência, que era 
mais respeito que sujeição. Repugnantes à doutrina evangélica, que 
lhes pregou o glorioso apóstolo S. Tomé, a quem não quiseram ouvir 
e afugentaram de todos os seus países, dos quais ausentando-se o 
sagrado apostólico (Notícias, 1956, p. 36).  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 186 
 

Nessa passagem a palavra países está sendo utilizada no sentido 
de região, com a sua delimitação definida pela ocupação política e 
cultural, território de um determinado grupo étnico. 

É pertinente observar que, mais para o final do século XVIII, no 
relato que o naturalista Alexandre Rodrigues Ferreira fez sobre  a sua 
viagem às capitanias do Grão Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá 
predomina a referência a país como terra de um grupo político/étnico, 
um espaço físico delimitado politicamente. Descrevendo uma dança dos 
Yurupixuna, na foz do rio Caburé, escreveu:  

Parece que se está vendo a saída do Exército, a sua marcha pelo país 
do inimigo, as precauções com que acampam, a ardileza com que se 
vão dispondo alguns destacamentos em emboscada, o modo de 
surpreender o inimigo, o tumulto e a ferocidade do combate, o triunfo 
da vitória e outras muitas circunstâncias (Ferreira, 1974, p. 44).  

Em outro momento, registra que:  

Quando o capitão-mor Pedro Teixeira navegou o Amazonas, para 
completar a desejada descoberta deste Rio, ocupava esta Nação as 
suas margens e ilhas, na distância de duzentas léguas. Há tradição que 
este não é o País nativo dos Umauás; mas que se refugiaram nele para 
fugirem dos Espanhóis quando conquistaram a terra à qual deram o 
nome de novo Reino de Granada, passando pelo Japurá ao Amazonas 
(Ferreira, 1974, p. 51).  

Na apresentação do volume de documentos sobre as entradas 
nos sertões do Tibagi, entre 1768 e 1774, à D. Maria I, por Afonso 
Botelho de San Paio e Souza, indica a existência de inúmeros países na 
América Portuguesa, na área colonizada, bem como além dela, no 
sertão. Mas todos esses países e que inclusive se sobrepõem eram 
considerados de  domínio português, de onde se poderia extrair 
riquezas: 

Depois, Senhora, conseguindo o fim proposto desta expedição como 
se estenderiam os domínios de Vossa Majestade, o número dos seus 
vassalos como cresceriam continuando-se naquele projecto, que 
bastaria para imortalizar qualquer Reinado; os régios erários seriam 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 187 
 

mais opulentos, como é fácil de crer a quem conhece aqueles países, a 
pública utilidade seria mais vantajosa já pela cultura dos campos [...] 
(Notícias, 1956, p. 3).  

Aos países a que se refere Afonso Botelho, objetivava-se 
incorporá-los aos domínios de “Vossa Majestade”, assim como tornar 
aqueles que os habitavam vassalos da Rainha, eram os sertões do 
Tibagi, localizavam-se dentro da capitania de São Paulo (Bellotto, 2007).  

No relato sobre o primeiro encontro que os soldados de Afonso 
Botelho tiveram com os índios dos campos de Guarapuava, em 1772, 
fica claro que embora esse país estivesse dentro do domínio colonial e o 
senhorio era de direito dos reinóis, não era dominado concretamente 
por eles:  

Ficou Sua Senhoria aplicando todo o cuidado na eleição do lugar para 
construção de üa fortaleza em o respeito militar, estabeleça este 
continente o direito senhorio deste país, e para com ela animar o 
corpo de üa populosa povoação, que provavelmente se há de 
estabelecer com multiplicadas fazendas de gado, para o que convidam 
êstes diliciosos, amenos, e férteis campos (Notícias, 1956, p.226). 

A dimensão de um país era bem variável, podia referir-se como 
vimos a regiões extensas, como a América Portuguesa, a uma capitania, 
a um sertão, uma área indígena, ou ainda a uma localidade. Há um 
relato, possivelmente escrito pelo próprio Afonso Botelho, em que o 
termo país é empregado no singular referindo-se a um perímetro 
pequeno, aos arredores de onde os soldados estavam acampados. 
Resumindo a 3ª expedição comandada pelo capitão Francisco Nunes 
Pereira (da vila de Iguape), em 1769, escreve: 

[...] saiu também ao rio Paraná, onde se arranchou, e deu parte ter 
feito a sua navegação com felicidade; e mandando explorar o país, 
encontraram com canoas, que da cidade de S. Paulo desciam para a 
Praça Nossa Senhora dos Prazeres (Notícias, 1956, p. 9).  

Na descrição feita pelo Tenente José Rodrigues da Silva, em 1771, 
da entrada dele e de seus soldados nas ruínas da antiga vila Rica do 
Espírito Santo, vila espanhola, no rio Ivaí, denominado de D. Luís pelos 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 188 
 

expedicionários, o vocábulo país significa localidade uma vez que estão 
falando das ruínas de uma cidade que se idealizava ocupar. A vila foi 
abandonada pelos colonos espanhóis por volta de 1630 frente à 
iminência do ataque dos “portugueses de São Paulo”. O que se 
planejava originalmente, em 1771, era a ocupação daquele local com os 
soldados e suas famílias: “Estava a gente toda tão contente da paragem, 
que já elegiam as partes, em que haviam de fazer os seus sítios, e alguns 
tinham justo casamentos com irmãs de outros, para irem viver naquele 
alegre país (Notícias, 1956, p. 145).  

País é terra e região. A referência a um aspecto étnico/político, 
país nativo dos Umauás, a um dado político, a capitania de São Paulo, 
definem a delimitação territorial da terra ou região a que se refere a 
narrativa. No século XVIII, uma extensão da superfície em geral 
delineada pelo narrador tendo como parâmetros, em geral, um fato 
político, América portuguesa, capitania de Pernambuco, área dominada 
e conhecida pelos agentes do Estado metropolitano e elite colonial, 
espaço de ocupação de grupo indígena. Assim, cada capitania era um 
país, mas dentro de cada uma havia vários e diferentes países, os 
campos de Guarapuava. Mas também se referiam a localidades, áreas 
reduzidas nos sertões, fora do domínio efetivo das autoridades 
coloniais, o sítio das ruínas de uma cidade do século XVII, a antiga vila 
Rica do Espírito Santo deixada pelos espanhóis em 1630. Nesses dois 
últimos casos a palavra país se confunde com o uso do termo terra e a 
sua delimitação parece ser factual e objetiva. 

Mas, embora em alguns casos se pudesse substituir país por terra, 
há alguns aspectos no uso de cada uma dessas palavras que delimita 
esferas diferentes a que se referem, não se confundindo. País, em geral, 
é empregada como uma extensão territorial horizontal, uma região, que 
tem a sua delimitação abstrata estabelecida por um aspecto político, um 
domínio, um senhorio de Estado, de um grupo ou vários grupos 
indígenas: América portuguesa, capitania de Pernambuco, sertão do 
Tibagi, país dos Umauás. Em alguns momentos, a construção nos ilude, 
como no caso de “país seco”. Mas o termo nesse caso estava se 
referindo à capitania do Piauí. Entretanto, o vocábulo também remete a 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 189 
 

um espaço físico de extensão limitada e as suas balizas definidas por 
uma ação prática, que não aludem claramente a um domínio ou 
senhorio político singular, se confundindo com terra.  

Terra é empregada como chão:  

Não achou neste sítio sinais de ali ter chegado gentio, e só a cruz, que 
tinha ficado naquele abarracamento estava por terra, e demorando-se 
até o dia vinte e um, em que partiram, e chegaram ao abarracamento 
do Rio Jordão (Notícias, 1956, p. 23).  

Como a parte sólida da superfície do planeta Terra em oposição a 
água:  

Partiram da Bahia, e chegados a Pernambuco, mandou o general 
Diogo Flores de Baldés a gente por terra, e ele com a armada deu 
fundo fora da barra [...] Saíram nossos generais a terra, 
desassombrando a todos os moradores daquelas capitanias (Pita, 
1976, p. 97).  

Terra é um dos quatro elementos do planeta, um recurso mineral, 
é solo - terra que sustenta a erva que alimenta o gado vacum de São 
Paulo, como informou Sebastião da Rocha Pita.  

 

Referências 
BELLOTTO, Heloisa Liberalli. Autoridade e conflito no Brasil colonial: o 
governo do Morgado de Mateus em São Paulo (1765-1775). 2.Ed. Rev. 
São Paulo: Alameda, 2007. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez, e latino. Lisboa: Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, tomo 6. 

CARNEIRO, João Paulo J. A. O conceito de pays e sua discussão na 
geografia francesa do XIX.  Revista Geográfica de América Central, Costa 
Rica, v. 2, n. 47E, 2011. Disponível em: 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 

https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/geografica/article/view/1781


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 190 
 

https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/geografica/article/view/178
1. Acesso em: 28 nov. 2021. 

DIDEROT, Denis; D’ALEMBERT, Jean le Rond (ed.). 
ENCYCLOPÉDIE ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 
des métiers, etc. v. 7. Paris, 1757. University of Chicago: ARTFL 
Encyclopédie Project (Autumn 2017 Edition). Robert Morrissey and 
Glenn Roe (ed.). Disponivel em: http//encyclopedie.uchicago.edu/vol. 
7. 

DIDEROT, Denis; D’ALEMBERT, Jean le Rond (ed.). 
ENCYCLOPÉDIE ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 
des métiers, etc. v. 12. Paris, 1765 University of Chicago: ARTFL 
Encyclopédie Project (Autumn 2017 Edition) Robert Morrissey and 
Glenn Roe (ed.). Disponivel em: http//chicago.edu/vol. 12. 

FAORO, Raymundo. Os donos do poder. Formação do patronato político 
brasileiro, v. 1. 2.Ed. rev. aum. Porto Alegre/São Paulo: Globo/Edusp, 
1975. 

FERREIRA, Alexandre Rodrigues. Viagem filosófica pelas Capitanias do 
Grão Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá. Memórias. Antropologia. Rio 
de Janeiro: Conselho Federal de Cultura, 1974. 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Visão do Paraíso. Os motivos edênicos 
no descobrimento e colonização do Brasil. 5.ed. São Paulo: Brasiliense, 
1992. 

HOLZER, Werther. Paisagem, imaginário, identidade: alternativas para 
o estudo geográfico. In: ROSENDAHL, Z.; CORRÊA, R. L. (Orgs). 
Manifestações da cultura no espaço. Rio de Janeiro: Eduerj, 1999, p. 150-167. 

MENDONÇA, Marcos Carneiro de. A Amazônia na era pombalina: 
correspondência do Governador e Capitão-General do Estado do 
Grão-Pará e Maranhão, Francisco Xavier de Mendonça Furtado: 1751- 
1759. 2.ed. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2005, 3 v. 

NOTÍCIAS da conquista e descobrimento dos sertões do Tibagi, na 
capitania de S. Paulo, no Governo do General Don Luís Antonio de 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 

https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/geografica/article/view/1781
https://www.revistas.una.ac.cr/index.php/geografica/article/view/1781


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 191 
 

Sousa Botelho Mourão, conforme as ordens de sua Majestade. 
Oferecido à Rainha Nossa Senhora. Por Afonso Botelho de S. Paio e 
Sousa, ajudante-das-ordens daquele governo, tenente-coronel de 
infantaria da Praça de Santos, comandante de todas as expedições, 
assistindo às entradas, e mais diligências, que se fizeram para o fito fim, 
principiando no ano de 1768 até o de 1774]. Anais da Biblioteca 
Nacional, v. 76, 1956. 

PITA, Sebastião da Rocha. História da América Portuguesa. São Paulo: 
Edusp; Itatiaia, 1976. 

SANDEVILLE Júnior, Euler. Paisagem. Paisagem Ambiente: ensaios, n. 20, 
p. 47-60, 2005. Disponível em:  
https://www.revistas.usp.br/paam/article/view/40228/43094. Acesso 
em: 30 jan. 2022. 

SILVA, Antonio de Morais. Diccionario da língua portuguesa composto pelo 
padre D. Rafael Bluteau. Reformado e accrescentdo por Antonio de 
Morais. Lisboa: Na Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

SOUZA Laura de Mello e. O sol e a sombra. Política e administração na 
América Portuguesa do século XVIII. São Paulo: Cia das Letras, 2006. 

 

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 16 de janeiro de 2023. 

 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 181-191, 2025​  
 

https://www.revistas.usp.br/paam/article/view/40228/43094
https://www.revistas.usp.br/paam/article/view/40228/43094


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 192 
 

 

Paisagem 
Dora Shellard Correa1 

 

Paisagem é um termo renascentista, tanto nas línguas latinas 
quanto em inglês, holandês e outros idiomas. Deriva de país que é um 
vocábulo bem mais antigo.  As duas palavras pays-paysage, pais-paisaje, 
paese-paesaggiono, país-paisagem se articulam pelo som e pelo significado 
(Roger, 2000).  A transformação no sentido e no uso delas foi nos 
levando a esquecer ou até estranhar esse dado etimológico.  

País e paisagem são vocábulos que se transfiguraram no século 
XIX. A mudança no seu conteúdo é simultânea e inerente às 
transformações intelectuais e políticas da Europa ocidental, que já 
vinham ocorrendo desde o último quarto do século XVIII (Bronowski; 
Mazlisch, 1988; Thomas, 1988). Observar o uso desses dois vocábulos 
nos auxiliará a nos aproximarmos mais do que era especialmente a 
América Portuguesa no século XVIII.  

Raymond Williams, em Palavras-chave, afirma que os termos não 
são estanques, se transformam com o tempo, metamorfoseando seu 
conteúdo. Ele nos lembra que as palavras não devem ser isoladas uma 
vez que seus significados dependem de seus contextos reais. Afirma 
que: “É importante ter em conta que tem palavras que têm significados 
fundamentais em outras línguas ou sofreram um desenvolvimento 
complicado e interativo em uma série de línguas importantes”, sendo 
pertinente que se contraste divergências de significados (Williams, 2007, 
p. 35).  

1 Doutora em História Econômica; professora da Universidade Estadual de Londrina 
(UEL). dshellard@uel.br  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 

mailto:dshellard@uel.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 193 
 

 
Essas considerações são fundamentais quando estudamos o 

vocábulo paisagem no século XVIII. Isso porque paisagem é uma 
palavra muito utilizada e consumida popularmente na atualidade e não 
só no Brasil, mas com um conteúdo diverso daquele observado nos 
séculos XVIII, XVII ou XVI. O uso, ou melhor, o desuso dela, como 
veremos, no século XVIII na América Portuguesa, quando já constava 
em dicionários portugueses, revela a transformação no seu conteúdo, 
que se processou ao longo do século XIX em diferentes línguas. De 
arte metamorfoseou-se em natureza, de representação transfigurou-se 
no representado. 

A palavra paisagem, passou a ser mais conhecida na Europa 
Ocidental a partir do século XVI, em razão da circulação de pinturas 
flamengas que divulgavam esse gênero de pintura, que tinha como tema 
central a representação artística de uma terra, de uma região 
(Laneyrie-Dagen, 2006; Gombrich, 2015). A ideia de sublime interferia 
na composição da obra, distanciando-a de uma imitação vulgar da 
natureza.  Nasceu como uma arte e não existia além desta. Como bem 
escreveu Anne Cauquelin (2007), a paisagem foi inventada pela arte e 
esta nos instruiu a ver a natureza.  

Mas o termo já pode ser encontrado no início do século XV, na 
Itália renascentista, na forma paesaggio, paegio, denotando determinados 
painéis. Embora em outras localidades, como na Antuérpia, já se 
produzissem imagens representando a natureza, não havia uma palavra 
singular específica designando essas obras (Gombrich, 1990).  

Cauquellin (2007) afirma que foi importante, para o surgimento 
desse gênero de pintura, o desenvolvimento da perspectiva. Esta altera a 
dimensão real dos objetos em função da distância do observador, 
criando a ilusão de realidade. Aliado a esse acontecimento, a introdução 
da perspectiva, vai florescendo um mercado de artes, dando autonomia 
aos artistas em relação aos mecenas (Williams, 2000; Thomas, 1988; 
Gombrich, 1990). 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 194 
 

 
A partir do século XVI, esse tipo de arte cresce 

concomitantemente à produção de outros gêneros singulares de 
pintura, como natureza-morta, imagens da vida cotidiana, retrato, 
alegorias e cenas religiosas e históricas (Laneyrie-Dagen, 2006; 
Gombrich, 2015). O predomínio de uma ou outra especialização variava 
em termos regionais na Europa, sendo explicado particularmente pela 
influência religiosa. Nos países católicos, de domínio da 
contrarreforma, preponderavam as pinturas religiosas e históricas e, 
naqueles sob influência da reforma protestante, onde os temas 
religiosos eram desautorizados, houve o desenvolvimento das paisagens, 
naturezas-mortas, retrato, pintura de costumes.  

Por um lado, boa parte das pinturas religiosas e históricas, 
consideradas as mais relevantes até a entrada do XVIII, tinham como 
cenário de fundo representações da natureza. Essas cenas eram 
apresentadas em perspectiva e buscavam imitar a realidade como as 
pinturas de paisagem. Mas o tema central, aquele que deveria 
sensibilizar o observador, tirava a atenção dessa imagem coadjuvante. 
As pinturas de paisagem, por sua vez, em geral, tinham personagens 
humanos, mas eram figuras imersas, quase encobertas pelas formas da 
natureza. Até o século XVIII, especialmente nos países latinos, houve 
críticas à produção de paisagens puras, desérticas, sem humanos 
(Andrews, 1999; Gombrich, 1990). 

Ligado a paesaggio na Itália, teremos paysage na França, paisaje na 
Espanha e paisagem em Portugal, com o mesmo significado. Um dos 
primeiros registros localizados da palavra portuguesa data do século 
XVI, remetendo à pintura. Um termo, “desde logo, da ordem 
representacional, cultural e não da ordem natural” (Castro, 2006, p. 15). 

No século XIX, paisagem mudou de significado e foi esvaziada 
de cultura. De representação artística, transfigurou-se numa 
materialidade, de cultura, transformou-se em natureza. Nesse 
transcurso foi relevante a proposição de Alexander von Humboldt, de 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 195 
 

 
operá-la como um conceito científico universal (Cosgrove, 2004; Olwig, 
1996; Holzer, 1999; Castro, 2006; Vitte, 2008). 

Denis Cosgrove e Olwig desenvolvem interessantes análises sobre 
a origem e transfiguração desse vocábulo na Inglaterra. Seus estudos 
nos alertam sobre a pertinência de se buscar estudar o conceito de 
paisagem no tempo e no espaço político e social. A palavra em inglês, 
landscape, segundo eles, deriva do alemão, landschaft, um vocábulo 
medieval. Referia-se especificamente a áreas com uma certa autonomia 
comunitária e à margem das zonas mais ricas. Contudo, o significado da 
palavra landscape, no século XVI, ligou-se ao do termo em holandês, 
landschap, que aludia a um tipo de obra artística. Sustentam os dois 
geógrafos que esse processo, a transfiguração no sentido da palavra, de 
espaço com uma organização sociopolítica singular em representação 
artística, ligou-se a alterações da relação da sociedade com a terra e com 
o território e da concepção de Estado ao longo dos séculos XVII e 
XIX. Em suma, a transformação tem que ser encarada dentro do 
avanço da concepção da terra como um bem privado e equivalente à 
mercadoria e da formação dos Estados nacionais (Cosgrove, 1998, 
2004; Olwig, 1996).  

Na entrada do termo paisagem, da Encyclopédie, redigida por Louis 
Chevalier de Jaucourt (v. 12, 1765), a palavra é definida como um tipo 
de pintura. Jaucourt esclarece que existem dois estilos de paisagens: o 
heroico e o pastoral ou rural. Enquanto o primeiro é uma representação 
com elementos notáveis da natureza e humanos ornados pelo artista, 
como vistas privilegiadas e casas de campo majestosas, o segundo 
caracteriza-se por imagens mais verdadeiras dos campos de camponeses 
e de suas moradias, sem dissimulações e artifícios de embelezamento 
característicos da arte. Ele considerava paisagem um dos “temas mais 
ricos, agradáveis ​​e frutíferos da pintura” - paysage est dans la peinture un 
sujet des plus riches, des plus agréables & des plus féconds - (v. 12, 1765, p. 212). 
Mas criticava aqueles que representavam lugares desérticos sem figuras 
humanas. Reiterava que eram justamente as ações desses personagens 
que sensibilizavam e tocavam aqueles que observavam a obra de arte.  

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 196 
 

 
 Claude Henri Watelet em seu verbete gênero, produzido para a 

Encyclopédie, escreve que pinturas de animais, frutas, flores e paisagens 
são nomeadas pinturas de gênero. 

O idílio semelhante à paisagem é um gênero que se relaciona com 
aquele de que acabamos de falar (o Poussin). Um artista representa 
uma paisagem encantadora, vemos ali um túmulo; perto deste 
monumento um jovem e uma jovem pararam de ler a inscrição que se 
lhes apresenta [...]. 

Claude Henri Watelet está se referindo às obras do pintor Nicolas 
Poussin (1594-1665). No final do artigo ele coloca: “Acrescento apenas 
que os gêneros da pintura foram divididos e podem ser subdivididos ad 
infinitum: a paisagem produziu pintores de fábricas, de arquitetura, de 
animais, do mar” (Encyclopédie, v. 7, 1757, p. 598). 

Em 1708, o pintor francês Roger Piles (1635-1709) publicou o 
livro Cours de peinture par principes avec un balance de peintres, no qual fez 
observações sobre pintura de paisagem e onde orientou os artistas 
sobre como realizá-la. Afirmava que se deveria idealizar seu quadro de 
paisagem como se fosse a própria natureza, ressaltando a importância 
da perspectiva para tornar a obra mais próxima do real, e continuava:  

Dentre as coisas que dão alma à paisagem, cinco são essenciais: as 
figuras, os animais, a água, as árvores agitadas pelo vento e a leveza do 
pincel. Poderíamos acrescentar os vapores, quando o pintor tem a 
oportunidade de colocá-los em cena [...] Vi várias paisagens de 
Bourdon nas quais, por empregar em toda parte o mesmo estilo de 
textura, ele comprometeu muito de sua beleza, ainda que, por outro 
lado, a visão desses lugares e das águas seja um prazer. Deixo ao 
pintor engenhoso o cuidado de corrigir e, como se diz, de compensar 
a cor ingrata do inverno e da primavera através de figuras, de águas e 
de edifícios, pois, no que se refere aos temas de verão e de outono, 
eles são suscetíveis de grande diversidade [...] Entre as coisas que 
costumamos pintar com frequência, é muito oportuno misturar 
algumas executadas observando-se o natural; isso induz o espectador 
a acreditar que também o resto foi realizado dessa forma (Piles, 2006, 
p. 62 e 63). 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 197 
 

 
Jean-Baptiste Du Bos (1670-1742), diplomata e filósofo, em As 

Reflexões, publicado em 1712, discorreu sobre a imitação, um dos 
princípios da pintura de paisagem:  

Admiramos o pincel que soube tão bem imitar a natureza. 
Examinamos como o artesão fez para enganar nossos olhos a ponto 
de fazê-los tomarem camadas de cores numa superfície por frutas 
verdadeiras. Um pintor pode, pois, passar por grande artesão, na 
qualidade de desenhista elegante ou de colorista rival da natureza (Du 
Bos, 2006, p. 71). 

Um dos primeiros portugueses a empregar o termo paisagem foi 
o humanista e pintor Francisco de Holanda (1517-1585), na obra Da 
pintura antiga, publicada em 1548 (Vasconcelos, 1896). Na passagem em 
que comentava sobre as pinturas que os holandeses chamavam de 
paisagens, escreveu Holanda:  

Pintam em Frandes propriamente pera enganar a vista exterior, ou 
cousas que vos alegrem ou de que não possaes dizer mal, assi como 
santos e profetas. O seu pintar é trapos, maçonerias, verduras de 
campos, sombras d’arvores, e rios e pontes, a que chamam paisageos, 
e muitas feguras para ca e muitas, para acola; e tudo isto, inda que 
pareça bem a alguns olhos, na verdade é feito sem razão nem arte, 
sem symetria, nem proporção, sem advertência d’escolher nem 
despejo, e finalmente sem nenhuma sustância nem nervo; e, contudo, 
noutra parte se pinta pior que em Frandes. Nem digo tanto mal da 
framenga pintura porque seja toda má, mas porque quer fazer tanta 
cousa bem (cada uma das quaes só bastava por mui grande) que não 
faz nenhum bem (apud Vasconcelos, 1896, p. 11).  

Gombrich (1990, p. 151), reproduz parte dessa passagem, 
reforçando a sua afirmação de que, no início do Renascimento, havia 
preconceitos contra a pintura flamenga na Europa latina e que 
paisagem era considerada um dos temas menores da pintura. 
Entretanto, essa situação começa a mudar ao longo do século XVIII, 
quando as pinturas sacra e histórica deixam de ser consideradas 
superiores a todos os demais gêneros (Laneyrie-Dagen, 2006; 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 198 
 

 
Gombrich, 2015). Apesar disso, ainda no início do século XIX 
encontramos artistas portugueses, como José da Cunha Taborda 
(1766-1836), que consideravam a pintura de paisagem um gênero 
inferior:  

Não he meu intento falar das Festas Hollandezas, das Bambochatas 
Flamengas, nem dos desengraçados Retratistas de paizes, de flores, e 
de fructos; embora sejam estas lisonjeiras producções d’Arte a delicia 
dos opulentos Senhores do Norte (Taborda, 1815, p. 1). 

Em 1720, era publicado o verbete no dicionário do Pe. Rafael 
Bluteau (1720, t. 6, p. 187), informando que paisagem se referia à 
“formosa vista da que representam os painéis de boas paisagens”. 
Painel, cabe esclarecer, constituía-se de pintura a óleo ou têmpera sobre 
diferentes materiais (Bluteau, 1720, t. 6, p. 186).  Em versão reformada e 
acrescida da obra de Bluteau, publicada em 1789, Antonio de Moraes 
Silva confirmava que o termo era do campo da pintura, uma “vista, ou 
representação de terras, campos” (Silva, 1789, v. 2, p.147) e acrescenta 
que, já no século XVI, o humanista e historiador Damião de Gois 
(1502-1574) o havia utilizado numa de suas crônicas. No início do 
século XIX, o artista José da Cunha Taborda definiu paisagem ou 
melhor, paizagem como: “vista, ou representação de paiz, como terras, 
campos etc” (Taborda, 1815, p. 268).  

Cabe ressaltar que vista não é definida como paisagem, uma vez 
que envolve a percepção objetiva da natureza que está à frente. Em 
Moraes Silva (1789, v. 2, p. 530) e em Bluteau (1721, t. 8, p. 531) ela é 
definida como o ato de ver, é a percepção visual de um objeto. 
Conforme o padre é o “aspecto que se descobre de terras, campos ou 
de outros objetos”. Ou seja, a vista era a apreensão da realidade pelos 
sentidos, a paisagem era a sua ilustração. 

A paisagem, entendida como uma representação pintada das 
vistas, também aparece em Bluteau (1720, t. 6, p. 187), no verbete 
Paizes. Segundo ele, esse era um termo de pintor e explica que são 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 199 
 

 
“painéis, em que estão representados arvoredos, prados, fontes, casas de 
prazer & outros aprazíveis objetos do campo” .  

Portanto, paisagem e paisagista eram termos relativos à arte, à 
pintura. Uma representação artística da natureza, que englobava 
também humanos e cultura. Não se confundia com vista, pois além de 
elementos visuais continha elementos conceituais. Deveria ser buscada 
uma imitação da natureza, porém enganando os olhos, explorando as 
cores e as formas, produzindo sensações e utilizando a perspectiva para 
iludir.  Em razão de paisagem ser uma palavra coloquial na atualidade, o 
seu significado corriqueiro contemporâneo, que a vincula a uma 
concretude visualizada, é muito forte (Sandeville Jr., 2005). Nesse 
sentido, há de se tomar muito cuidado com as traduções de textos 
anteriores ao século XIX dada a transformação no significado do 
termo. Vista e prospecto não se confundiam com paisagem. 

Ao analisarmos o livro de um historiador setecentista, Sebastião 
da Rocha Pita (1976); o conjunto de documentos organizados por 
Afonso Botelho de San Paio e Sousa, comandante das onze expedições 
que entraram entre 1768 e 1773  nos sertões do Tibagi a mando do 
Governador da Capitania de São Paulo, D. Luís Antônio de Sousa 
Botelho Mourão (Notícias, 1956); a correspondência do Governador e 
Capitão-General do Estado do Grão-Pará e Maranhão, Francisco 
Xavier de Mendonça Furtado, 1751- 1759 (Mendonça, 2005) e dois 
livros do naturalista Alexandre Rodrigues Ferreira, com textos e 
imagens produzidos por ele e seus desenhistas, no último quarto do 
século XVIII (Ferreira, 1974, 1971), em nenhum desses materiais 
localizamos a palavra paisagem sendo empregada. Apenas a referência 
indireta a esse gênero de pintura, através da descrição de sua utilidade: 
um quadro com a natureza para o desfrute visual. Tirando a obra do 
historiador brasileiro, os demais são relatos de entradas e descrições de 
terras além da fronteira colonial.  

Embora encontremos muitas descrições de um país ou de países, 
acompanhadas de aquarelas, o termo paisagem está ausente. As 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 200 
 

 
aquarelas elaboradas no último quarto do século XVIII pelos 
desenhistas José Joaquim Codima e José Joaquim Freire, ilustradores 
que fizeram parte da expedição do naturalista Alexandre Rodrigues 
Ferreira, retratando em perspectiva locais da Amazônia, foram 
intituladas de prospectos e vistas. Como prospectos, temos as imagens 
da vila de Monforte (na Ilha de Marajó), a vila de Cametá, o quartel da 
tropa em Barcelos, a Fortaleza e a vila de São José de Marabitanas; 
como vistas, os afluentes do rio Negro e seu entorno (Uaupé, Içana) e a 
cidade de Santa Maria de Belém do Pará (Ferreira,1971).  

Paisagem constava nos dicionários e havia paisagistas em 
Portugal, e algumas poucas obras de paisagem. O pintor português 
Cirilo Volkmar Machado (1748-1823), em suas memórias relativas a 
artistas, publicadas em 1823, escreveu sobre o artista lusitano António 
Francisco Rosa (sec. XVIII-1829), informando que:  

Nasceo em Belém com génio muito propenso para a pintura: Seu Pae, 
que tinha o mesmo nome lhe deo as primeiras lições desta Arte. 
Applicou-se com muito proveito ao género das flores, ao das 
paisagens, e ao dos ornamentos, vive felizmente (Machado, 1823, p. 
244). 

Portanto, longe de significar o desconhecimento da palavra 
paisagem, tal ausência sugere o seu desuso em terras onde não se 
produzia e consumia tal gênero de pintura até inícios do século XIX. 
Indica a carência de paisagens no Brasil do século XVIII em função da 
relativa irrelevância desse gênero de pintura na Metrópole e da 
inexistência de um mercado consumidor. Pelo menos, neste último 
aspecto, essa é a conclusão que se pode tirar da falta de estudos sobre o 
comércio de pinturas e sobre as coleções de artes existentes na América 
portuguesa (Telles, 2015).  

Entretanto, constatamos a evocação a esse gênero de pintura, 
paisagem, através da alusão à representação pictórica em 
Correspondência do Governador e Capitão-General do Estado do 
Grão-Pará e Maranhão, Francisco Xavier de Mendonça Furtado. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 201 
 

 
Trata-se de um documento do Governador e Capitão-General sobre o 
Grão Pará. Nele desenvolve descrições de algumas vistas, acentuando o 
seu caráter sublime e associando-as a uma pintura:  

Reconheceu o estado das obras exteriores, e interiores daquela 
fortificação; examinou os petrechos, e passou revista à guarnição; e 
dando as providências competentes para a conservação deste presídio, 
continuou viagem a explorar pela mesma margem as Missões que por 
ela se alongavam até a Fortaleza dos Pauxis, que eram sete, da mesma 
administração dos Capuchos de Santo Antônio e Piedade; umas com 
posituras em sítios elevados de montanhas, outras em margens de 
muitos e dilatados lagos, por onde o Amazonas se desafoga, 
formando países sumamente agradáveis à vista, que trasladam ao 
gosto os mais aprazíveis quadros para o recreio, notando dos 
arvoredos a perpétua verdura, disposta pela natureza em ilhas com 
simetria tão bela por entre aquela pasmosa tranqüilidade de águas, que 
feridas pela luz do sol, se representa artificiosa bordadura de 
instantâneos brilhantes, que vai circulando e guarnecendo o bem 
tecido e intrincado dos bosques (Mendonça, 2005, v. 3, p. 434-436).  

Esse tipo de referência implícita à pintura de paisagem, destaca-se 
na indicação de “aprazíveis quadros para o recreio”. Seguindo Bluteau, 
trata-se de um painel, uma pintura, para restituir forças de quem a 
observa. Esse tipo de referência figurada não era incomum. Ao definir 
paisagem, Bluteau (1720, t. 6, p. 187) lembra uma passagem do escritor 
português Luís Mendes Vasconcelos, no livro Do sitio de Lisboa, 
publicado em Lisboa em 1608, onde a evocação é explicitada:  

[...] podendo ir em Bergantins pelo rio, até Almerim, vendo as praias, 
& campos deste nosso rio, de uma, & outra parte tão deletosos a vista, 
como experimentão os que fazem esse caminho, pois pela parte meas 
ladeiras, que caem no Tejo, estão espalhados, fazendo mais formosa 
vista, da que representam os painéis de boas pausages & da outra 
parte, os estendidos, & férteis campos que o Tejo rega, & os paços, & 
lugar de Saluaterra, que oferecem agradável repousa a sua Alteza [...] 
(Vasconcelos, 1608, p. 207). 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 202 
 

 
Não era qualquer vista da terra que levava a evocação à pintura de 

paisagem, mas aquelas que eram agradáveis de serem desfrutadas 
visualmente para recreio, que significava para alívio do trabalho, 
conforme Bluteau (t. 6, 1720, p. 187). 

Talvez a referência subentendida ao termo através do que ele 
significa, um gênero de pintura, ou a falta de uso da palavra, uma vez 
que esses quadros não eram comuns na colônia, tenha ajudado na força 
em que, com o conteúdo transformado, será assimilada a partir do 
século XIX, quando é criado o Estado Nacional e a natureza se 
transforma em um dos elementos de identidade nacional. 

 

Referências 
ANDREWS, Malcolm. Landscape and Western art. Hong Kong: Oxford 
University Press, 1999. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez, e latino. Lisboa: Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, Tomo 6. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez, e latino. Lisboa: Officina de 
Pascoal da Sylva, 1721, Tomo 8. 

BRONOWSKI, J. MAZLISCH, Bruce. A tradição intelectual do ocidente. 
Lisboa: Edições 70, 1988. 

CASTRO, Laura. Antes e depois da paisagem. @pha. Buletim, v. 3, p. 1-19, 
2006. Disponível em: 
https://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/19707/1/Antes%20e%
20depois%20da%20Paisagem.pdf . Acesso em: 26 jan. 2022. 

CAUQUELIN, Anne. A invenção da paisagem. São Paulo: Martins Fontes, 
2007. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 

https://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/19707/1/Antes%20e%20depois%20da%20Paisagem.pdf
https://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/19707/1/Antes%20e%20depois%20da%20Paisagem.pdf
https://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/19707/1/Antes%20e%20depois%20da%20Paisagem.pdf


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 203 
 

 
COSGROVE, Denis E. Social formation and symbolic landscape. With a new 
introduction.. Madison: The University of Wisconsin Press, 1998 
[1984]. 

COSGROVE, Denis. Landscape and landschaft. Bulletin of German 
Historical Institute, n. 35, p. 57-71, 2004. 

DIDEROT, Denis; D’ALEMBERT, Jean le Rond (ed.). 
ENCYCLOPÉDIE ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 
des métiers, etc. v. 7. Paris, 1757. University of Chicago: ARTFL 
Encyclopédie Project (Autumn 2017 Edition). Robert Morrissey and 
Glenn Roe (ed.). Disponivel em: http//encyclopedie.uchicago.edu/vol. 
7. 

DIDEROT, Denis; D’ALEMBERT, Jean le Rond (ed.). 
ENCYCLOPÉDIE ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 
des métiers, etc. v. 12. Paris, 1765. University of Chicago: ARTFL 
Encyclopédie Project (Autumn 2017 Edition). Robert Morrissey and 
Glenn Roe (ed.). Disponivel em: http//encyclopedie.uchicago.edu/vol. 
12. 

DU BOS, Jean-Baptiste. Reflexões críticas sobre a poesia e a pintura. In: 
LICHTENSTEIN, Jacqueline (Org.). A pintura. Textos essenciais, 
volume 10: os gêneros pictóricos. São Paulo: Editora 34, 2006, p. 65-73. 

FERREIRA, Alexandre Rodrigues. Viagem filosófica pelas Capitanias do 
Grão Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá. 1783-1792. Iconografia. Rio 
de Janeiro: Conselho Federal de Cultura, 1971. 

FERREIRA, Alexandre Rodrigues. Viagem filosófica pelas Capitanias do 
Grão Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá. Memórias. Antropologia. Rio 
de Janeiro: Conselho Federal de Cultura, 1974. 

GOMBRICH, E. H. Norma e forma. Estudos sobre a arte na 
Renascença. Martins Fontes: São Paulo, 1990. 

GOMBRICH, E. H. A história da arte. 16.ed. Rio de Janeiro: Livros 
Tecnicos e Científicos Editora Ltda, 2015. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 204 
 

 
HOLZER, Werther. Paisagem, imaginário, identidade: alternativas para 
o estudo geográfico. In: ROSENDAHL, Z. e CORRÊA, R. L. (Orgs). 
Manifestações da cultura no espaço. Rio de Janeiro: Eduerj, 1999, p. 150-167. 

LANEYRIE-DAGEN, Nadeije. Os gêneros pictóricos. In: 
LICHTENSTEIN, Jacqueline (Org.). A pintura. Textos essenciais, 
volume 10: os gêneros pictóricos. São Paulo: Editora 34, 2006, p. 9-13. 

MACHADO, Cirilo Volkmar. Collecção de memórias, relativas às vidas dos 
pintores, e escultores, architetos, e gravadores portuguezes, e dos estrangeiros, que 
estiverão em Portugal. Lisboa: Imprensa de Victorino Rodrigues da 
Silva, 1823. 

MENDONÇA, Marcos Carneiro de, 1894-1988. A Amazônia na era 
pombalina: correspondência do Governador e Capitão-General do 
Estado do Grão-Pará e Maranhão, Francisco Xavier de Mendonça 
Furtado: 1751- 1759. 2.ed. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 
2005, 3 v. 

NOTÍCIAS da conquista e descobrimento dos sertões do Tibagi, na 
capitania de S. Paulo, no Governo do General Don Luís Antonio de 
Sousa Botelho Mourão, conforme as ordens de sua Majestade. 
Oferecido à Rainha Nossa Senhora. Por Afonso Botelho de S. Paio e 
Sousa, ajudante-das-ordens daquele governo, tenente-coronel de 
infantaria da Praça de Santos, comandante de todas as expedições, 
assistindo às entradas, e mais diligências, que se fizeram para o fito fim, 
principiando no ano de 1768 até o de 1774]. Anais da Biblioteca Nacional, 
v.. 76, 1956. 

OLWIG, Kenneth. Recovering the substantive nature of landscape. 
Annals of the Association of American Geographers, v. 86, n. 4, p. 630-653, 
1996. 

PILES, Roger de. Cours de peinture par príncipes. Paris: Jacques Estienne, 
1708. Disponível em:  
https://ia802809.us.archive.org/22/items/depeintureparpri00pile/depe
intureparpri00pile.pdf 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 

https://ia802809.us.archive.org/22/items/depeintureparpri00pile/depeintureparpri00pile.pdf
https://ia802809.us.archive.org/22/items/depeintureparpri00pile/depeintureparpri00pile.pdf
https://ia802809.us.archive.org/22/items/depeintureparpri00pile/depeintureparpri00pile.pdf


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 205 
 

 
PILES, Roger de. Curso de pintura por princípios. In: 
LICHTENSTEIN, Jacqueline (Org.). A pintura. Textos essenciais, 
volume 10: os gêneros pictóricos. São Paulo: Editora 34, 2006, p. 49,64. 

PITA, Sebastião da Rocha. História da América Portuguesa. São Paulo: 
Edusp; Itatiaia, 1976. 

ROGER, Alain. La naissance du paysage en Occident. In: 
SALGUEIRO, Heliana Angotti (Org.). Paisagem e arte. A invenção da 
natureza, a evolução do olhar. São Paulo: CDBHA; CNPQ; Fapesp, 
2000, p. 33-39. 

SANDEVILLE JÚNIOR, Euler. Paisagem. Paisagem Ambiente: ensaios, 
n. 20, p. 47-60, 2005. Disponível em:  
https://www.revistas.usp.br/paam/article/view/40228/43094. Acesso 
em: 30 jan. 2022. 

SILVA, Antonio de Morais. Diccionario da língua portuguesa composto pelo 
padre D. Rafael Bluteau. Reformado e accrescentado por Antonio de 
Morais Silva. Lisboa: Na Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

TABORDA, José da Cunha. Regras da arte da pintura: com breves 
reflexões críticas sobre os caracteres distinctivos de suas escolas: vidas e 
quadros dos seus mais célebres professores: escritas na língua italiana 
por Micael Angelo Prunetti dedicadas ao excelentíssimo senhor 
Marquez e Borba por José da Cunha Taborda. Lisboa: Imprensa Régia, 
1815. Disponível em: https://purl.pt/6251. Acesso em: 15 dez. 2021. 

TELLES, P. D. O comércio da pintura no Brasil na primeira metade do 
século XIX. Arte y Sociedad Revista de Investigación, Madrid, v. 8, 2015. 
Acessado em: 
https://www.eumed.net/rev/ays/8/comercio-pintura.html. Acesso em: 
09 nov. 2022. 

THOMAS, Keith. O homem e o mundo natural. Mudanças de atitude em 
relação às palavras e aos animais (1500-1800). 2.reimp. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1988. 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 

https://www.revistas.usp.br/paam/article/view/40228/43094
https://www.revistas.usp.br/paam/article/view/40228/43094
https://purl.pt/6251
https://www.eumed.net/rev/ays/8/comercio-pintura.html


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 206 
 

 
VASCONCELOS, Luís Mendes de. Do sítio de Lisboa. Lisboa: Officina 
de Luys Estupiñan, 1608. Disponível em: 
https://bndigital.bnportugal.gov.pt/indices/ 

VASCONCELOS, Joaquim de. Renascença portuguesa. Quatro diálogos da 
pintura Antiga. Francisco de Hollanda, Miguel Angelo, Vittoria 
Colonna, Lattanzio Tolomei. Porto: [s.ed.], 1896. Disponível em: 
https://ia600201.us.archive.org/6/items/quatrodialogosda00holl/quatr
odialogosda00holl.pdf 

VITTE, Antonio Carlos. O desenvolvimento do conceito de paisagem e 
a sua inserção na Geografia Física. Mercator, Fortaleza, v. 6, n. 11, p. 
71-78, nov. 2008. Disponível em: 
http://www.mercator.ufc.br/mercator/article/view/58. Acesso em: 20 
jul. 2022. 

WILLIAMS, Raymond. O campo e a cidade. Nas Histórias e na Literatura. 
2.reimp. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

WILLIAMS, Raymond. Palavras-chave. Um vocábulo de cultura e 
sociedade. São Paulo: Boitempo, 2007. 

 

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 16 de janeiro de 2023. 

 

 

 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 192-206, 2025​  

 

https://bndigital.bnportugal.gov.pt/indices/
https://bndigital.bnportugal.gov.pt/indices/
https://ia600201.us.archive.org/6/items/quatrodialogosda00holl/quatrodialogosda00holl.pdf
https://ia600201.us.archive.org/6/items/quatrodialogosda00holl/quatrodialogosda00holl.pdf
https://ia600201.us.archive.org/6/items/quatrodialogosda00holl/quatrodialogosda00holl.pdf
http://www.mercator.ufc.br/mercator/article/view/58


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 207 
 

 

Pedagogia 
 

Justino Magalhães1 

 

Da noção de pedagogia 

A pedagogia é “teoria-prática” (cf. Durkheim, 1922, p. 26) de 
educação. O centro da pedagogia reside na ação pensada, orientada, 
experimentada, reflectida: ação do agente educativo; ação do sujeito da 
educação. O termo pedagogo reporta à Antiguidade Clássica e aplicava-se 
ao tutor que acompanhava (alimentando, conduzindo e fazendo evoluir) 
a criança, na “viagem-educação” que a ela cabia realizar. Em Émile ou de 
l’éducation, publicado em 1762, Jean-Jacques Rousseau, centrando-se no 
educando, sistematizou as principais fases da educação e glosou, 
actualizou, narrou a relação entre pedagogo e criança. Para Georges 
Snyders, Rousseau tornou possível a síntese entre a pedagogia 
tradicional e as novas perspectivas, tomando a educação como “une 
dialectique complexe de collaboration entre surveillance et liberté, entre 
nature et société” (Snyders, 1971, p. 295). 

Desde o século XVIII que a pedagogia constitui teoria-prática, 
dando resposta à complexidade, às indeterminações, à progressão 
educativa. Tornou-se tão abrangente quanto “educação”, nela se 
destacando, em relação à figura do agente, um conhecimento teórico e 
prático, a dimensão ética e aspectos de legitimidade, fundamentação, 
capacidade de decisão. No plano prático, a pedagogia passou a abranger 

1 Doutor em Educação; professor da Universidade de Lisboa (UL). 
justinomagalhaes@ie.ul.pt  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 

mailto:justinomagalhaes@ie.ul.pt


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 208 
 

 
também aspectos relativos à ideação, concretização, orientação, 
avaliação dos resultados educativos. 

Na Antiguidade Clássica, a figura do pedagogo correspondia ao 
aio, por vezes um escravo, escolhido pela entidade paternal para 
acompanhar a criança ao mestre. Cabia ao mestre ministrar a 
(in)formação, componente fundamental da educação. Entre os 
Romanos, Cícero manteve a especificidade do paedagogus, como 
sinónimo de “pagem, aio, que leva os meninos ao estudo”, mas 
sobrepôs na figura de educator as noções de “aio, pedagogo, mestre, o 
que educa” (apud Fonseca, 1789, p. 510 e p. 235). Senhores do 
conhecimento e responsáveis pelas disciplinas, mestres, mestras e 
professores tornaram-se os principais geradores da educação, que foi 
sendo fortalecida com a componente institucional, acentuada a partir 
do início da Idade Moderna. Foi, no pedagogo que, primeiramente, 
foram reconhecidos uma intencionalidade, um saber-fazer, uma 
experiência e uma prática orientada, que asseguravam a personificação, 
a coerência e a graduação do percurso (viagem) do educando. 
Correlativamente e em circunstâncias próprias, tanto o mestre-escola, 
quanto o normalista e mais especificamente o instrutor e o professor, 
vieram a assumir dimensões pedagógicas. 

Conhecimento teórico e prático, mestres, instituição, experiência 
formaram as bases da pedagogia moderna, que desde o século XVI foi 
sistematizada, exercitada e aperfeiçoada em programas, compêndios e 
guias, com relevo para o Ratio Studiorum, da Companhia de Jesus. No 
decurso do século XVIII, a crise da Escolástica, o Iluminismo e o 
reformismo escolar fizeram emergir a pedagogia com um estatuto 
científico e fundante da racionalidade e da normalização educativas. 
Para o final de Oitocentos, com o avanço da psicologia e da sociologia 
associado à universalização escolar, a pedagogia como ciência e prática 
da educação, agregativa e nomotética, tornou-se matriz para as ciências 
da educação. Desde final da Segunda Guerra Mundial que a cultura 
escrita, a instituição escolar e as organizações internacionais de 
divulgação e regulação da educação, com destaque para a UNESCO, 
têm vindo a assegurar o direito à educação, fundamentando e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 209 
 

 
promovendo uma pedagogia antropológica e democrática, através da 
universalização escolar. Por iniciativa da UNESCO, em 1959, foi 
assinada a Declaração dos Direitos da Criança, consignando a educação 
como direito inalienável. 

Formação do conceito pedagogia 

Na Nova Arte de Conceitos, publicada em 1718, seu autor Francisco 
Leytam Ferreyra assumia que: 

Nenhuma outra cousa é (senhores) o conceito mais, que o 
pensamento, ideia, ou imagem, que o entendimento forma em si 
mesmo de alguma cousa: § formar conceito de alguma cousa é o 
próprio, que representá-la no entendimento, conhecendo-a, ou como 
ela em si é, ou parece, ou se imagina ser (Ferreyra, 1718, p. 12). 

A formação de um conceito envolve uma coisa, um 
entendimento sobre essa coisa e uma representação, quer seja, como 
imagem reiterada, quer seja, como “se imagina ser”. O humano é 
referência compósita na unidade antropológica formada por 
hominização e educação. O Setecentismo trouxe uma substância, uma 
sistemática e uma representação para a educação, na constituição dos 
indivíduos e das sociedades. O binómio educação-pedagogo 
proporcionou uma reificação da educação/humanização, centrada na 
acção intencional do pedagogo e na (in)formação do educando. 
Rousseau, para quem as plantas se moldam pela cultura e os homens 
pela educação, postulando que “tout ce que nous n’avons pas à nôtre naissance 
et dont nous avons besoin étant grands nous est donné par l’éducation” (Rousseau, 
1969, p. 83), admitiu que a educação nos vem da natureza, dos homens 
e das coisas. Decompôs a educação em natural, doméstica, social, 
confiando esta última ao perceptor, ou melhor ao governador, noções 
que, em seu entender, especificam a de pedagogo, esperando-se do 
primeiro uma orientação da criança ou do adolescente e do segundo a 
combinação entre guiar e instruir. 

Immanuel Kant, que conhecia bem o pensamento de Rousseau, 
não apenas no plano pedagógico, pois que lhe contrapôs uma 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 210 
 

 
perspectiva optimista sobre a história da humanidade, tomou a 
educação como sistema antropológico e como arte. Como sistema 
compreende: 1) os cuidados (tratamento, entretenimento); 2) a 
disciplina; 3) a instrução; 4) a cultura; como arte, corresponde a uma 
“prática [que] necessita de ser aperfeiçoada por várias gerações” (Kant, 
1999, p. 18) e tem parte mecânica e parte raciocinada. Com efeito, “a 
arte da educação ou pedagogia deve, […] ser raciocinada, se ela deve 
desenvolver a natureza humana de tal modo que esta possa conseguir o 
seu destino” (Kant, 1999, p. 21). 

Definida a educação como processo intencional, 
multidimensional, ontológico e tecno-antropológico, nela intervém, 
também, para além do pedagogo, o mestre-escola, como aquele que 
antes de tudo desperta a aprendizagem e constroi conhecimento; o 
instrutor que fomenta o mimetismo, transmite e configura; enfim, o 
professor que, normalizando e ensinando, se constitui, em qualquer 
circunstância, como “un révélateur et un compagnon dans la familiarization de 
l’élève avec les auteurs classiques, qu’il suffisait d’imiter” (Frijhoff, 1999, p. 42). 

Na perspectiva de Kant, a pedagogia constitui a ciência-prática da 
educação, que envolve doutrina, estudo, regulação de uma geração para 
outra, sendo cultura escolástica ou mecânica, no que respeita à 
habilidade; didática no que respeita à informação; pragmática no que se 
refere à prudência e tendo em vista a moralidade, no que configura uma 
cultura moral (Kant, 1999, p. 35). Discípulo de Kant, cuja cátedra veio a 
assumir, Johann Friedrich Herbart, conferindo uma maior atenção à 
pedagogia, composta por princípios, e por teoria especulativa e aplicada, 
reduziu o esquema da educação a três dimensões: 1) o governo; 2) o 
ensino; 3) a disciplina (Gockler, 1905, p. 113). 

Formados na Grécia Clássica, os conceitos de pedagogo 
(detentor da arte de educar) e de Paideia (educação) estavam presentes 
em Platão. No entanto, a pedagogia não havia sido tomada como 
pensamento e estrutura da educação. Também o complexo pedagógico 
dos Jesuítas constituído por Exercícios Espirituais de Santo Inácio, 
Constituições Jesuíticas, Ratio Studiorum, doutrinário, programático, 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 211 
 

 
orgânico, orientado para a Cidade de Deus que se revelou moroso, de 
grande rigor e inaplicável de modo uniforme, ao todo da humanidade, 
não foi caracterizado de imediato como pedagogia Foi no quadro da 
instituição escolar, que distintas pedagogias emergiram e ganharam 
propriedade. Com os reformadores dos séculos XVII e XVIII, a escola 
tornou-se a principal instituição educativa, servindo a humanidade a 
partir da base. No decurso do século XVIII, em resultado da crise da 
escolástica, do avanço do método experimental aplicado à ciência e à 
técnica, e da abertura ao enciclopedismo e à diversidade civilizacional, 
associadas à centração no humano biológico, histórico, racional, social, 
a educação emergiu como sistema e racionalidade da acção humana e 
social. Rousseau estruturou a educação e induziu a reforma da escola, 
Kant analisou a educação nas suas composição, evolução, racionalidade 
e trouxe a instituição escolar para o centro da educação. 

Johann Friedrich Herbart tomou a pedagogia como parte da 
filosofia e da psicologia: a filosofia, nomeadamente através da moral, 
indica os fins a atingir e os modos de acção (apud Gockler, 1905, p. 
113); a psicologia fornece os meios e assinala os obstáculos. Com base 
nestes pressupostos e tendo em atenção os princípios e a complexidade 
subjacente à educação, estruturou um sistema, que substantiva e 
configura a pedagogia, composto por: a) primeiros princípios ou as 
ciências auxiliares; b) teoria pedagógica ou a ciência da pedagogia 
propriamente dita. Nos primeiros princípios ou nas ciências auxiliares, 
estão incluídas a moral, indicando o objetivo da educação e a psicologia, 
os meios da educação. A teoria pedagógica ou a ciência da pedagogia 
propriamente dita abrange: I. A pedagogia especulativa ou puramente 
psicológica [1. Da educação individual; 2. Meios de instrução; 3. 
Instituições pedagógicas]; II. A pedagogia aplicada ou a doutrina da 
educação [1) do governo; 2) do ensino; 3) da disciplina] (apud Gockler, 
1905, p. 116). 

Em síntese, dando sequência ao pressuposto de que a pedagogia 
encontra os fundamentos e desenvolve a educabilidade do humano, 
Herbart apresentou um plano pedagógico progressivo e total, 
organizado conforme a evolução dos interesses e culminando na 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 212 
 

 
educação estética. A pedagogia responde às questões da educabilidade 
do aluno e da possibilidade de ensino por parte do mestre, por duas 
vias: a da prática e a da ciência. A história traz a experiência humana e a 
psicologia estuda as possibilidades, os meios e os limites da educação. 
Para Herbart, a pedagogia deveria constituir-se como ciência 
independente, com as suas próprias noções e como centro de 
investigações especiais, ainda que não devesse ser a única a determinar 
o objectivo da educação. A pedagogia podia, no entanto, assegurar três 
objectivos da educação: a) a energia do carácter moral; b) a 
multiplicidade do interesse equilibrado; c) a conservação da 
individualidade (apud Gockler, 1905, p. 162). Conclui Herbart que o 
educador representa o homem futuro na criança, e a pedagogia deve 
consignar a unidade do carácter moral da educação, com base em 
deduções assentes nos princípios da preservação da individualidade, da 
sujeição à moralidade e do desenvolvimento de uma multiplicidade de 
interesses. Tais deduções decorrem da experiência, devendo ser depois 
reunidas num princípio único. 

Esse princípio de conhecimento, orientação e acção, constitutivo 
de um elemento terceiro consubstancial na dialéctica da educação, surge 
encarnado no pedagogo tal como este foi conceptualizado por João 
Rosado de Villa-Lobos e Vasconcellos, Professor de Retórica na cidade 
de Évora que, em 1782, publicou O Perfeito Pedagogo na Arte de Educar a 
Mocidade. Em que se dão as regras da Polícia, e Urbanidade Christã, conforme os 
usos, e costumes de Portugal. O rigor conceptual e o complexo intrínsecos à 
unidade deste título, surgem congregados no pedagogo, senhor do 
conhecimento, orientador e promotor da ação, formando o terceiro 
elemento que medeia entre a matéria curricular e o educando. 

Em Herbart, como mais tarde com Gabriel Compayré, a 
pedagogia, enquanto mediação entre aluno e mestre, ou seja, como 
terceiridade (o elemento não dado na dialéctica hegeliana), encontrou 
um núcleo e um campo de aplicação no institucional escolar: governo, 
conhecimento, disciplina. Submetido a uma semântica e a uma 
hermenêutica, no quadro histórico-educativo da humanidade, nos dois 
últimos séculos, este núcleo sociocultural, humanista, científico, 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 213 
 

 
tecnológico, desenvolvimentista, que forma uma teoria-prática da 
educação, constituiu o transversal e o universal da instituição escolar. 

As noções de terceiridade e de viagem foram glosadas por 
António Nóvoa, na conferência Pedagogia: a terceira margem do rio, que 
proferiu na Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, em 
20 de maio de 2011 e na qual se referiu à viagem pedagógica dos 
últimos 100 anos, detendo-se nas 3 paragens a que correspondem “os 
lugares mais simbólicos do debate: o conhecimento, a autoridade e o 
trabalho” (Nóvoa, 2011, p. 5). 

 

Do estatuto da pedagogia 

Nos debates sobre pedagogia, há questões relativas ao estatuto de 
ciência, conciliando as dimensões teórica, teórico-prática, praxeológica; 
à evolução e inserção no campo das ciências da educação; à própria 
escrita pedagógica. Mas, a par da interdependência com a noção de 
pedagogo, o conceito de pedagogia não tem deixado de estar também 
associado à relação entre a profissão docente e as concepções de 
ensino. 

Desde final de Setecentos, com os estudos e os ensinamentos de 
Kant sobre pedagogia, que a formação de docentes se tornou tema 
central, no ensejo de uma normalização escolar, a partir da docência. 
Ao tempo em que, em França, no quadro da Convenção, foram 
implementadas as primeiras Escolas Normalistas, houve Estados 
Alemães onde foram surgindo seminários de formação para a docência. 
Em 1808, Herbart, após a transferência do filósofo Krug para Leipzig, 
assumiu, em Königsberg, a cadeira que havia sido fundada por Kant. 
Desde 1809 que lecionou o curso de pedagogia, e notando a afluência 
de estudantes a Yverdun, onde também havia um seminário de 
formação docente, enviou ao Curador da sua Universidade a seguinte 
carta, na qual insistia na observação pedagógica: 

 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 214 
 

 
La pédagogie veut être non seulement enseignée, mais aussi démontrée et exercée; 
c’est pourquoi j’avais déjà depuis longtemps formé le projet de donner moi-même 
l’enseignement tous les jours une heure à un petit nombre d’enfants choisis, en 
présence de quelques jeunes gens familiers avec ma théorie pédagogique, et qui peu à 
peu essaieraient sous mes yeux de continuer eux-mêmes l’enseignement que j’aurais 
commencé (apud Gockler, 1995, p. 75).2 

Uma vez obtida a concordância do curador, Herbart elaborou o 
plano de um seminário pedagógico. Desde o século XVII que tinham 
sido ensaiados seminários universitários – pro-paedagogia. Alguns 
evoluíram depois para escolas normais – Paedagogium. Kant reclamava 
que, antes que se tornassem escolas normais, aquelas escolas deveriam 
ser escolas de experiência, pois que a educação deveria assentar em 
princípios e não ser exclusivamente racional, sem algum grau de 
mecânica. Em 1809, Friedrich Heinrich Christian Schwarz, teólogo e 
pedagogo, fundara um seminário pedagógico-filosófico na universidade 
de Heidelberg. Em 1814, Herbart elaborou um plano para a fundação 
de um Paedagogium para classes médias de ginásio e para a escola 
primária superior. Contrariamente a Johann Heinrich Pestalozzi, que 
tentou encontrar um método intuitivo para o ensino popular (graças à 
aliança entre mão, coração e razão), Herbart valorizava a sistematização 
racional e pretendia tornar científicas as hipóteses de Pestalozzi, 
centradas na intuição. Assim, a tensão entre pedagogos passava para os 
mestres-escola, os normalistas e enfim para os professores, 
prolongando-se, sem solução, a tensão entre o ensino verbalista (sem 
experimentação), e o ensino por compreensão, apoiado na experiência e 
na ação dos alunos. 

Estavam deste modo lançadas as questões do método e do 
currículo, no âmbito do saber pedagógico, que combina os 

2 “A pedagogia não deve ser apenas ensinada, mas também demonstrada e 
praticada; é por isso eu já havia formado há muito tempo o projeto de ensinar por 
uma hora todos os dias para um pequeno número de crianças escolhidas, na presença 
de alguns jovens familiarizados com minha teoria educacional, e que pouco a pouco 
tentariam, diante dos meus olhos, continuar o ensinamento que eu tivesse começado” 
(tradução livre). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 215 
 

 
conhecimentos teórico, prático, praxeológico. Conhecimento, 
autoridade, trabalho, por parte do professor e do educando-aluno, são 
dimensões constitutivas da pedagogia no decurso de Oitocentos a que, 
desde as primeiras décadas do século XX, a Educação Nova conferiu 
cientificidade e institucionalidade. Como advertiu Daniel Hameline, foi 
mediando o saber artesanal docente que a pedagogia evoluiu para uma 
‘teoria-prática’ da docência, incidindo sobre “a percepção própria 
daquilo que o docente fabrica e o resultado do que acontece no 
processo de ensino” (apud Franco; Pimenta, 2007, p. 252). 

Hameline denomina de pedagogia o empenho pessoal do docente 
em construir para si uma teoria-prática, centrada nos alunos. Levando 
em atenção este princípio, não atribuía à pedagogia por objectivos o 
estatuto de pedagogia, pois que a refere como  

[...] tecnologia das atividades educativas […] que reagrupa, num 
conjunto racional, uma panóplia de meios que permitam obter um 
produto determinado (aquisição de conhecimentos e competências), 
otimizando os recursos e as condicionantes mobilizadas por essa 
produção (apud Pombo, s/d, p. 2).  

Com efeito, resumia Olga Pombo, a chamada Pedagogia por 
Objetivos constitui um “conjunto de princípios metodológicos mais ou 
menos precisos e de técnicas pedagógicas mais ou menos rígidas, 
inspirados em trabalhos de pedagogos norte-americanos dos anos 50 
(Tyler e Bloom)” (Pombo, s/d, p. 1). Tais princípios orientadores 
tiveram desenvolvimentos posteriores nos Estados Unidos e na Europa. 

 

Redução e decomposição da pedagogia 

A substância da ação pedagógica é uma (in)formação, 
cognoscente e técnica, que assume a forma de conteúdo transmitido e 
adquirido. Em consequência, a estrutura pedagógica surge 
frequentemente circunscrita à educação-acção e ao núcleo 
agente/sujeito/conteúdo. Nesse triângulo – que o pedagogo francês 
Jean Houssaye designou de “triângulo pedagógico” – a tônica reside ora 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 216 
 

 
no binômio professor/aluno, ora no binômio aluno/conteúdo, ora na 
díade professor/conteúdo (Houssaye, 1992). 

A pedagogia moderna emergiu nos princípios históricos 
filosóficos e morais da educabilidade dos indivíduos e das sociedades 
sistematizados por Kant, e nos postulados retóricos de Rousseau e 
Pestalozzi. Com Herbart, a pedagogia ganhou sistematicidade em torno 
da criança e da escola elementar (como método e currículo para uma 
educação integral). Esta pedagogia sistemática foi posteriormente 
ampliada por Herbart, para a instrução do ginásio e para a instrução 
primária superior. Herbart procedeu a uma primeira redução 
pedagógica (nuclearização), ao introduzir o princípio ativo dos 
interesses associado à psicologia, à sensibilidade estética como 
progressão curricular, à ética como meta-educação. Através do 
elemento intelectual, esta redução também correspondia à formação 
moral e estética do carácter dos indivíduos. 

Na segunda metade de Oitocentos, a escolarização, tornada 
irreversível e progressiva, gerou uma burocracia estruturada e orgânica, 
normativa e hierarquizada, plasmada nos currículos e nos manuais, 
divulgada através de periódicos e normalizada pela inspecção escolar. 
Na transição de Oitocentos e primeiras décadas do século XX, a 
pedagogia tornou-se disciplina científica ensinável e orientadora da 
realidade educativa. Era uma ciência teórica e prática, elaborando os 
próprios conceitos, experimentando, inovando, congregando 
conhecimentos históricos, científicos, metódicos, técnicos, normativos, 
administrativos. 

No período entre as duas guerras mundiais, a complexidade das 
sistemáticas pedagógicas e a progressiva especialização dos saberes 
educativos, teóricos, práticos e experimentais, nos planos da 
investigação científica e da formação de professores, forçaram à 
decomposição da pedagogia e à constituição de domínios científicos 
autónomos, com relevo para a didáctica, a psicologia da educação, a 
sociologia da educação, a administração escolar. Diversificando-se no 
plano epistemológico, foram constituídas as ciências da educação, ainda 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 217 
 

 
que a pedagogia se haja mantido e tenha evoluído associada à formação 
de educadores e professores. Enquanto, por um lado, a formação das 
ciências da educação favorecia a sua inclusão no ensino universitário, 
por outro lado, foram sendo instituídas as licenciaturas em pedagogia 
orientadas para a construção/normalização/ profissionalização da 
docência. 

Em face desta evolução, Dermeval Saviani, tomando o processo 
educativo como critério, admite que a incorporação de aspectos do 
“acervo teórico que compõe o conhecimento científico em geral 
dependerá da natureza das questões postas pelo próprio processo 
educativo” (Saviani, 2007, p. 250). E, prossegue, esse caminho permitiu 
chegar a uma ciência da educação propriamente dita, isto é, autónoma e 
unificada, com estatuto próprio no «sistema das ciências», a pedagogia 
histórico-crítica. 

 

Desenvolvimentos e vicissitudes da pedagogia 

A educação reporta a processos (in)formativos, cognitivos, 
humanos, sociais, institucionais. É substantiva e transformativa, dando 
sequência a intencionalidades, sentidos/normas/evolução. O 
conhecimento teórico e prático da educação forma teorias da educação 
e teorias educativas. Estas últimas constituem representações complexas 
e sequências de pensamento e ação. Assentam em núcleos de 
fundamentação, organização, projecção e reportam, fundamentalmente, 
à pedagogia como teoria-prática da educação. É assim possível, 
combinando paradigmas e teorias educativas, a constituição de 
tendências, variantes e correntes pedagógicas. No tratado Correntes 
Pedagógicas Contemporâneas, elaborado com fins didácticos, Filipe Rocha 
(1988) apresentou uma sistemática composta por dez correntes 
pedagógicas: pedagogia activa, pedagogia funcional, pedagogia da 
criatividade, pedagogia lúdica, pedagogia da liberdade, pedagogia 
personalizada, pedagogia da sociabilidade, pedagogia intuitiva, 
pedagogia experimental, pedagogia da totalidade. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 218 
 

 
Outras variações ficam associadas à pedagogia como 

consubstancialidade e às interdependências subjacentes ao fenômeno 
educativo como totalidade, sendo o conceito aplicado, em simultâneo e 
de modo reversivo, à realidade em mudança, ao educador, ao educando. 
É o que preconiza Paulo Freire em Pedagogia do Oprimido, nela 
acentuando que “a tendência do educador-educando como dos 
educandos-educadores é estabelecerem uma forma autêntica de pensar 
e actuar. Pensar-se a si mesmos e ao mundo, simultaneamente, sem 
dicotomizar este pensar da ação” (Freire, 1972, p. 102). 

Enfim, seja no complexo herbartiano de conhecimento, 
disciplina, autoridade, seja no triângulo pedagógico sistematizado por 
Houssaye (aluno, professor, conteúdo), seja no radical mais 
universalizável da Educação Nova, constituído por currículo, docente, 
educando, a pedagogia enquanto teoria-prática-praxeologia reporta, no 
essencial, à docência (modo de pensar, arte, ciência, técnica, método, 
norma) e constitui uma terceridade complexa, interactiva, 
interdependente. Na medida em que a docência resida na pedagogia, 
esta torna-se, enquanto pensamento e teoria-prática, uma intelecção do 
agir educativo. Tendo em atenção os próprios alunos, a quem o 
professor se oferece como exemplo, a reversibilidade pedagógica 
constitui uma garantia de futuro, ainda que esta noção não deixe de 
estar sujeita a interpretações, presenças, ausências. 

Considerando como objecto o educacional, sua natureza e sua 
especificidade, e configurando numa totalidade ordenada que chama a si 
o essencial da interacção professor-aluno, educando-educador, 
consubstanciando e fundamentando o institucional escolar, a pedagogia 
pode estar ameaçada no conjunto das ciências da educação e no cotejo 
com as ciências humanas e as ciências sociais (ver Magalhães, 2022). 
Com efeito, a pedagogia foi arredada de algumas sistemáticas das 
Ciências da Educação, muito especificamente da sistemática 
apresentada por Gaston Mialaret em 1985, em edição patrocinada pela 
UNESCO (ver Mialaret, 1985). Esta sistemática conferiu centralidade à 
instituição-educação. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 219 
 

 
Mas a pedagogia continua a não poder ser ignorada na formação 

e na ação de professores, como modo de pensar e agir, e como núcleo 
do institucional escolar. Poder-se-á perguntar se a crise e a 
desvalorização da docência não traduzem uma sub-representação da 
pedagogia e se não será a partir da pedagogia que se haverá de 
restabelecer a docência e a credibilidade da educação e da instituição 
escolar? Importa não ignorar que permanências, tensões, variações, 
vicissitudes, indeterminações, inovação, reformismo são a história da 
pedagogia nos dois últimos séculos, particularmente aquém de meados 
do século XX. Foi essa vitalidade e essa esperança que procuramos 
assinalar neste pequeno verbete. 

 

Referências 

DURKHEIM, Émile. Éducation et sociologie. 1922. Disponível em: 
education_socio.doc (live.com) 

FERREYRA, Francisco Leytam. Nova Arte de Conceitos que com o título 
de Licções Academicas na Publica Academia dos Anonymos de Lisboa. 
Officina de Antonio Pedrozo Galeano, 1718. Disponível em: 
https://purl.pt/34954/1/l-1494-p/html/index.html#/28-29. Acesso 
em: 17 maio 2025. 

FONSECA, Petri Joseph da. Lexicon Latinum. Lusitana Interpretatione 
adiecta ad usum Lusitanorum Adolescentium. Olisipone: Ex 
Typographia Regia, 1798. 

FRANCO, Maria Amélia Santoro; PIMENTA, Selma Garrido. Resenha 
a: Jean Houssaye, Michel Söetard, Daniel Hameline, Michel Fabre. 
Manifesto a favor dos Pedagogos. Cadernos de Pesquisa, v. 37, n. 130, p. 
251-255, jan./abr. 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cp/a/P4HcktSdF6cFzHCpvgzk6Sd/?format=
pdf&lang=pt. Acesso em: 18 maio 2025. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Porto: Afrontamento, 1972. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 

https://view.officeapps.live.com/op/view.aspx?src=http%3A%2F%2Fclassiques.uqac.ca%2Fclassiques%2FDurkheim_emile%2Feducation_socio%2Feducation_socio.doc&wdOrigin=BROWSELINK
https://purl.pt/34954/1/l-1494-p/html/index.html#/28-29
https://www.scielo.br/j/cp/a/P4HcktSdF6cFzHCpvgzk6Sd/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/cp/a/P4HcktSdF6cFzHCpvgzk6Sd/?format=pdf&lang=pt


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 220 
 

 
FRIJHOFF, Willem. La Maître et ses dilemmes dans l’Histoire. In: 
MAGALHÃES, Justino; ESCOLANO, Agustin (Orgs). Os Professores na 
História. Porto: Sociedade Portuguesa de Ciências da Educação, 1999. 

GOCKLER, Louis. La Pédagogie de Herbart. Thèse pour la Doctorat 
d’Université présentée a la Faculté des Lettres de Paris. Paris: Librairie 
Hachette et Ce, 1905. 

HOUSSAYE, Jean. Le Triangle Pédagogique. Théorie et Pratiques de 
l’Éducation Scolaire I. Berne: Peter Lang, 1992. 

KANT, Immanuel. Sobre a Pedagogia. 2.ed.rev. [trad. de Francisco Cock 
Fontanella]. Piracicaba, 1999. Disponível em:  
https://marcosfabionuva.com/wp-content/uploads/2011/08/sobre-a-
pedagogia.pdf. Acesso em: 18 maio 2025. 

MAGALHÃES, Justino. Na Rota da Educação: epistemologia, teoria, 
história. Uberlândia; Campinas: EDUFU/ UNICAMP, 2022. 

MIALARET, Gaston. Introduction aux Sciences de l’Éducation. Paris: 
UNESCO, Lausanne: Delachaux & Niestlé, 1985. 

NÓVOA, António. Pedagogia: A Terceira Margem do Rio. Conferência 
no Instituto de Estudos Avançados da Universidade de São Paulo, 2011. 
Disponível em: 
https://www.iea.usp.br/publicacoes/textos/pedagogianovoa.pdf/at_do
wnload/file. Acesso em: 18 maio 2025. 

POMBO, Olga. Pedagogia por Objetivos/Pedagogia com Objetivos. [s/d]. 
Disponível em: 
https://people.web.uma.pt/jesussousa/TCPCC/8_Por%20ou%20com
%20objectivos.pdf. Acesso em: 2 set. 2024. 

ROCHA, Filipe. Correntes Pedagógicas Contemporâneas. Aveiro: Livraria 
Estante Editora, 1988. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Émile ou de l’éducation. Paris: Éditions 
Gallimard, 1969. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 

https://marcosfabionuva.com/wp-content/uploads/2011/08/sobre-a-pedagogia.pdf
https://marcosfabionuva.com/wp-content/uploads/2011/08/sobre-a-pedagogia.pdf
https://www.iea.usp.br/publicacoes/textos/pedagogianovoa.pdf/at_download/file
https://www.iea.usp.br/publicacoes/textos/pedagogianovoa.pdf/at_download/file
https://people.web.uma.pt/jesussousa/TCPCC/8_Por%20ou%20com%20objectivos.pdf
https://people.web.uma.pt/jesussousa/TCPCC/8_Por%20ou%20com%20objectivos.pdf


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 221 
 

 
SAVIANI, Dermeval. Resenha a: Giovanni Genovesi. Pedagogia: dall’ 
Empiria verso la Scienza. Cadernos de Pesquisa, v. 37, n. 130, p. 247-251, 
jan./ abr. 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cp/a/P4HcktSdF6cFzHCpvgzk6Sd/?format=
pdf&lang=pt. 

SNYDERS, Georges. Les XVIIe et XVIIIe siècles. In: DEBESSE, 
Maurice; MIALARET, Gaston. Traité des Sciences Pédagogiques. Paris: 
Presses Universitaires de France, 1971. 

VASCONCELOS, João Rosado de Villa-Lobos e. O Perfeito Pedagogo na 
Arte de Educar a Mocidade, em que se dão as Regras da Polícia e Urbanidade 
Christã, conforme os Usos e Costumes de Portugal. Lisboa: Typographia 
Rollandiana, 1782. 

 

 

 

 

 

 

Publicado originalmente no Glossário em 10 de junho de 2025. 

 
 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 207-221, 2025​  
 

https://www.scielo.br/j/cp/a/P4HcktSdF6cFzHCpvgzk6Sd/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/cp/a/P4HcktSdF6cFzHCpvgzk6Sd/?format=pdf&lang=pt


 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 222 

 

Seminário 
 

Thiago Gomes Medeiros1 

 

 

Segundo Rafael Bluteau (1720, t. 7, p. 569), o termo seminário 
possui vários significados. Dentro do campo semântico da botânica 
pode ser interpretado como: “Viveiro de plantas. Espaço de terra, no 
qual depois de bem cavado se semeiam as plantas. E, depois de 
crescidas, se tirão dali e transplantam e dispõem pelo campo em ordem 
com seus intervalos (...)”. Corroborando com Bluteau, António de 
Moraes Silva descreveu seminário como “viveiro de plantas novas, que 
dali se tirão para se disporem. Casa onde de educam mancebos nas 
letras humanas e divinas, de ordinário são fundados pelos bispos, 
príncipes” (Silva, 1789, v. 2, p. 684). No Dicionário da língua brasileira, de 
Luís Maria da Silva Pinto, seminário tem por significado: “casa onde se 
educa a mocidade. Viveiro de plantas, donde se tirão para se 
transplantar. Concernente a semente” (Pinto, 1832, p. 972).  

Observa-se uma interessante ampliação semântica do termo 
“seminário” ao explorar sua etimologia e conotação simbólica. A 
palavra foi associada ao conceito de “semeadura”, remetendo ao ato de 
plantar e cultivar sementes, o que sugere uma metáfora potente para a 
função educacional e formativa dos seminários. Bluteau, Moraes Silva e 
Silva Pinto descreveram seminário como um “viveiro de plantas”, 
destacando a ideia de um espaço dedicado ao cuidado e 
desenvolvimento de algo em seus estágios iniciais. Essa analogia com a 
agricultura simboliza o processo educacional dos seminários como 
locais onde as “sementes” da vocação clerical são plantadas, nutridas e 
cultivadas até estarem prontas para serem “transplantadas” para a vida 

1 Doutorando do Programa de Pós-graduação em História da Universidade Federal de 
Ouro Preto (UFOP). 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 223 

 

pastoral. A noção de “transplante” aqui refere-se à formação dos 
seminaristas, que, após receberem os fundamentos espirituais, morais e 
intelectuais, estão preparados para atuar na sociedade, reforçando a 
missão da Igreja. 

Essa interpretação sublinha a natureza contínua e cíclica dos 
seminários, funcionando como um “semeadouro” de vocações que 
perpetua a renovação e a manutenção da hierarquia, sucessão apostólica 
e estrutura eclesiástica. A metáfora agrícola, além de enfatizar o caráter 
educativo, também evoca a responsabilidade dos seminários em cultivar 
não apenas o conhecimento, mas as virtudes e os comportamentos 
adequados à vida clerical, alinhando-se à visão tridentina de formação 
integral do clero. 

A ampliação desse conceito para o nosso verbete permite 
ressaltar que o termo seminário transcende seu papel institucional e se 
posiciona como um símbolo de cultivo e preparação contínua, 
refletindo as intenções da Igreja de fortalecer sua presença e influência 
na sociedade através da formação de um clero bem preparado e 
disciplinado. Essa visão reforça o entendimento de que os seminários 
eram, de fato, locais de “semeadura”, onde se plantavam as bases da fé, 
da moral e da disciplina que sustentariam o presente e o futuro 
institucional da Igreja.  

Os seminários não eram apenas locais de estudo, mas também 
unidades de disciplinamento, onde se buscava moldar o 
comportamento e a espiritualidade dos estudantes. Esses 
estabelecimentos assumiram papel fundamental na organização da vida 
religiosa e social, contribuindo para a evangelização, a catequese e a 
manutenção da ordem eclesiástica e administrativa estatal, 
especialmente na América portuguesa. Além de promoverem a 
formação clerical e leiga, os seminários influenciavam diretamente a 
sociedade colonial, tornando-se centros de irradiação cultural e agentes 
de controle moral. Essas instituições representavam a tentativa da Igreja 
de consolidar seu poder e formar uma elite eclesiástica que servisse aos 
propósitos da empresa evangelizadora. Os seminários, portanto, eram 
mais do que escolas: eram instrumentos de poder e transformação 
social, moldando o perfil intelectual e ético dos estudantes.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 224 

 

Adentrando no campo semântico escolar, Bluteau definiu 
seminário como: 

[...] casa em que se criam e se ensinam moços em bons costumes e 
virtudes para o serviço de Deus e da Igreja. Depois do Concílio 
Tridentino se encomendou e ordenou a fundação dos seminários, e 
muitos se fizeram na cristandade; dos quais os primeiros e principais 
autores foram São Carlos Borromeo e São Francisco de Sales 
(Bluteau, 1720, t. 7, p. 569).  

O trecho de Bluteau enriquece significativamente a compreensão 
do termo “seminário”, oferecendo uma definição que destaca o 
propósito moral e espiritual dessas instituições. Ao descrevê-los como 
“casas” onde jovens são criados e instruídos em bons costumes e 
virtudes, Bluteau sublinha o caráter disciplinar e formativo dos 
seminários, que vão além do ensino escolar para incluir a modelagem 
do comportamento de seus alunos. Essa visão está em consonância 
com os objetivos do Concílio de Trento, que enfatizou a necessidade de 
formar um clero moralmente íntegro e devidamente instruído para 
servir a Deus e à Igreja. 

A referência aos santos Carlos Borromeu e Francisco de Sales 
como promotores da criação de seminários reforça a ideia de que essas 
instituições foram respostas diretas às exigências do Concílio de Trento, 
que buscava reformar a Igreja Católica por meio de um clero bem 
treinado e moralmente robusto. Borromeu e Sales foram influentes ao 
estabelecerem seminários que combinavam a educação religiosa com 
um forte componente de disciplina e formação moral, um modelo que 
se espalhou pela cristandade e moldou a estrutura dos seminários 
também na América Portuguesa. 

Essa abordagem institucional e moralista dos seminários reflete 
um projeto educacional que visava criar uma elite clerical comprometida 
com a renovação da Igreja. A formação nos seminários abrangia a 
doutrina, as ciências, as artes liberais, e, especialmente, o cultivo de uma 
vida exemplar pautada nas virtudes cristãs. Esse modelo de ensino 
visava corrigir as falhas percebidas na formação do clero pré-tridentino, 
garantindo que os futuros sacerdotes não apenas dominassem os 
conhecimentos teológicos, mas também incorporassem os valores 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 225 

 

necessários para exercerem suas funções pastorais com rigor e devoção. 
Bluteau reafirmou a importância desses espaços como lugares de 
transformação e manutenção do ethos católico, enfatizando a função dos 
seminários como pilares da Igreja na formação de seus líderes 
espirituais.  

Jerome Aixalá (2001, p. 686-687), autor do verbete Seminários 
Clericais, para o Dicionário Histórico da Companhia de Jesus, definiu o termo 
da seguinte forma: “são instituições destinadas à formação de aspirantes 
ao sacerdócio. O primeiro uso oficial do termo ‘seminário’ para 
designar a formação institucional do clero surgiu com o Concílio de 
Trento (sessão 23, capítulo 18)”. Conforme afirmou Aixalá, o primeiro 
uso formal do termo seminário se consolidou no Concílio de Trento 
(1545-1563), um marco na reforma da Igreja Católica, que buscou 
enfrentar desafios internos, incluindo a inadequação da formação 
clerical. A adoção do termo pelos conciliares e sua propagação na época 
demonstram a necessidade urgente de investimento na formação dos 
aspirantes ao sacerdócio, refletindo um esforço institucional para 
renovar o clero. Os novos “semeadouros” tridentinos surgiram em 
decorrência da crise das escolas catedralícias medievais no início do 
século XVI. O modelo catedralício oferecia “uma educação inadequada 
para a formação de sacerdotes zelosos e instruídos”, capazes de 
enfrentar os desafios espirituais e pastorais da época, despontando 
como um dos problemas centrais que a Igreja Tridentina buscou 
corrigir. 

Em 1537, a comissão instituída por Paulo III para a reforma da 
Igreja identificou essa deficiência como o primeiro problema a ser 
corrigido. A criação de novas instituições de ensino clerical, como o 
Colégio Romano e o Colégio Germânico, refletem o esforço de 
lideranças católicas, como Inácio de Loyola e o papa Júlio III, em 
estabelecer centros de excelência na formação do clero. Essas iniciativas 
não só visavam melhorar a qualidade instrucional dos padres, mas 
também formar pastores e líderes que pudessem reformar e revitalizar 
suas comunidades de origem, especialmente em regiões marcadas por 
conflitos religiosos e pelo avanço do protestantismo.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 226 

 

A Igreja vivia um momento chave na história, em que a formação 
intelectual e moral do clero se tornou um eixo estratégico na resposta à 
Reforma Protestante e na própria reestruturação interna. O 
estabelecimento de seminários especializados pela Companhia de Jesus, 
como o Germânico para clérigos alemães, e o Romano para clérigos de 
todas as nações, indica uma preocupação em formar líderes religiosos 
que pudessem atuar de forma eficaz em contextos específicos, 
reforçando o papel dos seminários como agentes de mudança e 
controle pastoral. 

A institucionalização dos seminários após o período tridentino 
teve um impacto duradouro na formação clerical, moldando o perfil do 
clero católico até os dias atuais. A centralização e padronização do 
ensino buscou garantir uma uniformidade instrucional e doutrinal na 
Igreja, marcada pela transição fundamental na história da educação 
eclesiástica, onde a relevância da formação institucionalizada e 
padronizada se tornou um pilar da estratégia de reforma católica.  

Conforme a ótica lusitana de Avelino de Jesus da Costa e de 
Manuel Clemente, seminário está definido como: “Estabelecimento 
destinado à formação espiritual, científica e literária dos candidatos ao 
sacerdócio”. Para tanto, em Portugal, antes mesmo das regras 
tridentinas entrarem em vigor, o cardeal D. Henrique, então arcebispo 
de Évora2, fundou um seminário para a formação do clero diocesano 
em 1557, ao mesmo tempo em que criou o Colégio do Espírito Santo e, 
em 1559, a Universidade de Évora, confiando o ensino à Companhia de 
Jesus. Em 1566, o cardeal D. Henrique, agora arcebispo de Lisboa, 
fundou o Seminário de Santa Catarina, que funcionou na condição de 
internato e os seminaristas frequentavam as aulas no colégio jesuíta de 
Santo Antão. Em Braga, por iniciativa do arcebispo dom Frei 
Bartolomeu dos Mártires, após retornar do concílio tridentino, 
fundou-se o Seminário de São Pedro, em 1572. Seguiu-se a fundação de 
outros seminários nos bispados lusitanos na segunda metade do século 
XVI: Funchal (1586-1608), por dom Luís de Figueiredo de Lemos; 

2 Fundo Seminário Diocesano de Évora. Arquivo Distrital de Évora (DigitArq). 
Disponível em:<https://digitarq.adevr.arquivos.pt/details?id=986412>. Acesso em: 
03 set. 2024.  

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 227 

 

Viseu (1587), por dom Nuno de Noronha; Portalegre (1590), por dom 
Frei Amador Arrais; Miranda (1600), por dom Diogo de Sousa (Costa, 
1971; Clemente, 2001). 

Diante do processo de renovação interna e formação do clero, 
foram fundados praticamente em todos os bispados e territórios 
católicos colégios da Companhia de Jesus, que se destacaram na 
formação de sacerdotes e de leigos, fundamentalmente importantes 
enquanto lugares de saber. Mesmo assim, as instituições inacianas ainda 
“não ofereciam uma substituição plena à formação de um clero 
diocesano uniforme” (Jedin, 1972, p. 724). Essa uniformidade 
instrucional do clero, passava pela existência dos seminários 
eclesiásticos sob observância atenta do bispo e operando de acordo 
com seu projeto de poder e sob seu controle. Na América portuguesa, 
os primeiros seminários foram fundados pela Companhia de Jesus. Já os 
“seminários episcopais” propriamente ditos, dependentes 
exclusivamente da autoridade diocesana, apenas surgiram em território 
americano no século XVIII, em conformidade com Riolando Azzi 
(1983).  

Segundo os estudos de Antonio Camões Gouveia (1998, p. 
261-262), houve morosidade no processo de institucionalização dos 
seminários em Portugal. Na visão do autor, “os seminários eram a única 
oportunidade de formação específica do clero secular, que não passava 
pela universidade”. Ofertava-se nestas escolas estudos propedêuticos, 
bem como conhecimentos litúrgicos, aulas de moral, teologia básica e 
oratória. Os processos de fundação e a operação dos seminários, como 
o de Coimbra, Bragança, Algarve, Lamego e Porto, ocorreram em 
momentos distintos e muitas vezes enfrentaram dificuldades, o que 
sugere uma falta de uniformidade e continuidade no processo de 
estabelecimento dessas instituições educacionais. A intervenção régia 
foi um fator de influência e controle da monarquia na formação e 
gestão dos seminários, indicando que a estabilidade e a efetividade 
dessas instituições estavam frequentemente subordinadas às decisões e 
interesses políticos da Coroa.  

Do ponto de vista jesuítico, segundo John W. O’Malley (2004, p. 
363) 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 228 

 

[...] seminários eram considerados basicamente uma residência, 
geralmente anexada a um colégio inaciano onde os estudantes tinham 
aulas e os estudos eram facultados a “três grupos escolares: jesuítas, 
clérigos diocesanos e também estudantes leigos” – sempre 
administrado pelos próprios jesuítas. 

A análise de John W. O’Malley amplia a compreensão do termo 
“seminário” ao enfatizar seu caráter multifuncional e sua integração 
com outras instituições de ensino, particularmente os colégios 
inacianos. O’Malley destaca que os seminários eram essencialmente 
residências formativas, muitas vezes anexadas a colégios jesuítas, o que 
manifesta a importância da Companhia de Jesus na administração e no 
modelo pedagógico dessas instituições. Essa vinculação com os jesuítas 
não apenas consolidava a formação teológica e moral dos seminaristas, 
mas também integrava os estudantes em uma rede educacional mais 
ampla e influente. 

Sobre a participação de três grupos escolares: jesuítas, clérigos 
diocesanos e estudantes leigos, viu-se que os seminários serviam a um 
público diverso e iam além da formação exclusiva de futuros sacerdotes. 
Essa inclusão de estudantes leigos sublinha o papel dos seminários 
como centros de difusão cultural e educativa que transcendiam o clero, 
impactando a sociedade de maneira mais abrangente. Os jesuítas, com 
seu método pedagógico rigoroso e seu foco em uma formação 
humanista, promoviam um ensino que unia fé, moral e conhecimento 
secular, preparando os seminaristas para atuar de maneira influente na 
Igreja e na sociedade. 

Essa estrutura de ensino misto favoreceu a troca de experiências 
e ideias entre os diferentes grupos, enriquecendo o ambiente formativo 
dos seminários. A administração jesuítica imprimia um caráter 
disciplinado e intelectual aos seminários, refletindo a influência do 
modelo educativo inaciano, que priorizava a excelência acadêmica e a 
virtude moral. Essa característica fazia dos seminários não apenas locais 
de formação do clero, mas centros educacionais que também atendiam 
estudantes leigos externos. 

Incorporar a visão de O’Malley ao verbete permite ressaltar que 
os seminários funcionavam como importantes núcleos educacionais e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 229 

 

residenciais, conectados à ampla rede de ensino jesuítico. Eles 
desempenhavam um papel central na formação de líderes religiosos e 
laicos, reforçando a influência da Igreja e da Companhia de Jesus no 
processo educativo e social do lugar. 

Ao discutir a educação jesuítica, Serafim Leite apresentou em 
sua obra História da Companhia de Jesus no Brasil uma clara distinção entre 
colégios e seminários. Nos colégios, a instrução era pública, gratuita e 
aberta a todos os que desejassem receber uma educação formal, sem 
distinção de carreira futura. Em contraste, os seminários, além de 
fornecerem educação, também ofereciam moradia e sustento aos seus 
alunos, funcionando como internatos.  

Esses internatos destinavam-se, principalmente, à formação de 
futuros membros do clero, e a manutenção dos alunos era financiada 
por pensões, muitas vezes estabelecidas pelos fundadores dos 
seminários ou pagas pelas próprias famílias. Entretanto, a instrução 
colegial em si continuava gratuita, sendo sustentada por doações e 
fundos específicos. “Nos seminários, instrução particular; nos colégios, 
pública e gratuita” (Leite, 2004, t. VII, p. 51). O Seminário de Belém da 
Cachoeira foi citado como exemplo de sucesso dessa estrutura, onde o 
financiamento externo garantiu a oferta de ensino e o sustento 
institucional.  

A análise de Leite evidenciou como a educação jesuítica estava 
atrelada a uma estrutura diferenciada de acesso e objetivos. Nos 
colégios, a educação era voltada para a formação intelectual geral, 
aberta aos diferentes estamentos sociais, enquanto nos seminários, a 
formação era mais direcionada à carreira eclesiástica, com uma estrutura 
de internato. Isso demonstrou a importância dada pela Companhia de 
Jesus à educação como um instrumento de evangelização e doutrinação, 
ao mesmo tempo em que ofertavam instrução pública e gratuita, 
principalmente, aos “homens brancos e filhos de brancos” que 
mantinham o domínio sobre a política e a cultura colonial. Também se 
destacou a profunda influência das estruturas sociais sobre o sistema 
educacional jesuítico. A educação na América, segundo Leite, não pode 
ser plenamente entendida sem considerar a dualidade social que 
marcava a sociedade da época, onde a presença de indivíduos livres e 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 230 

 

escravizados coexistia e moldava as oportunidades e o acesso à 
instrução. 

Essa observação sugeriu que a educação jesuítica, embora 
acessível a diferentes segmentos da população, era inevitavelmente 
permeada pelas hierarquias sociais estabelecidas pelo fator racial e a 
condição de liberdade. A coexistência de elementos livres e servis 
implicava que a educação era, em muitos casos, direcionada ou limitada 
por essas segregações. Indivíduos livres, especialmente aqueles ligados à 
elite colonial, tinham maior acesso e oportunidades educacionais, 
enquanto os escravizados se viam excluídos ou restritos a formas 
específicas e limitadas de instrução. Esse quadro expôs como as 
relações de poder e status social influenciavam a formação educacional, 
refletindo e reforçando as desigualdades sociais existentes.  

Wiktor Gramatowski (1992, p. 26-27) categorizou o termo 
seminário em quatro categorias principais:  

1. Seminários Jesuítas: originalmente voltados para a formação dos 
próprios membros se expandiu rapidamente, refletindo o papel dos 
jesuítas como educadores influentes, não apenas na formação clerical, 
mas também no desenvolvimento acadêmico mais amplo, abrangendo 
leigos e outras ordens religiosas. “Incluíam estudos em Humanidades e 
Retórica, Filosofia e Teologia”. Os estudos ocorriam geralmente nos 
colégios principais da província onde os jovens se reuniam para as 
formações.  

2. Seminários eclesiásticos: nasceram da determinação tridentina de 
criar instituições escolares para formação de todo o clero. Neste 
sentido, a Companhia de Jesus se responsabilizou pelo Seminário 
Romano em 1564, decidindo após a segunda Congregação Geral (1565) 
que os jesuítas não continuariam com o dever institucional de assumir o 
governo dos seminários nos bispados. A relutância inicial dos jesuítas 
em se comprometer com a administração de seminários diocesanos 
sublinha uma tensão entre seus objetivos missionários e as expectativas 
eclesiásticas do período.  

3. Seminários nas Missões Ultramarinas: foram estabelecidos em 
territórios de missão, a exemplo da América portuguesa, onde se 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 231 

 

buscou formar clérigos para o trabalho de evangelização nos domínios 
coloniais fora da Europa. Adaptando a pedagogia inaciana aos distintos 
contextos, para ofertar uma educação que atendesse às especificidades 
culturais e socioeconômicas do lugar.  

4. Seminários Apostólicos (pontifícios) no Norte da Europa: dedicados à 
formação de estudantes em situação de vulnerabilidade, oferecendo 
educação e suporte aos jovens desfavorecidos economicamente.  

Por fim, a construção do verbete seminário contextualizou a 
evolução destas instituições, que possuíam múltiplas funções e 
significados terminológicos conforme o contexto que estivesse inserido. 
Os seminários como centros de formação intelectual e espiritual, 
mostraram sua importância histórica não só para a Igreja, mas para a 
sociedade europeia e global durante a modernidade. A complexidade 
que envolve esses lugares de saber na História da Educação ilustram um 
esforço contínuo de alinhamento do esforço pedagógico com as 
necessidades religiosas, sociais, políticas, econômicas e culturais dos 
espaços onde fossem fundados. 

 
Referências 
AIXALÁ, Jerome. Seminarios. In: O’NEILL, Charles E.; 
DOMÍNGUEZ, Joaquín M.ª (org.). Diccionario Histórico de la Compañía de 
Jesús: biográfico-temático, volume 1. Madrid: Ortega Ediciones 
Gráficas, 2001, p. 686-687. 

AZZI, Riolando. A Instituição Eclesiástica durante a Primeira Época 
Colonial. In: AZZI, Riolando; HOONAERT, Eduardo; GRIJP, Klaus 
Van Der Camp; BROD, Brenno. História da Igreja no Brasil: ensaio de 
interpretação a partir do povo; Primeira Época. 3.ed. Petrópolis: 
Paulinas/Vozes, 1983. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez, e latino. Lisboa: Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, t. 7. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



 
Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 232 

 

CLEMENTE, Manuel. Seminários. In: AZEVEDO, Carlos Moreira 
(dir.). Dicionário de História Religiosa de Portugal - volume 4 (P-S). Lisboa: 
Círculo de Leitores, 2001. 

COSTA, Avelino de Jesus da. Seminário. In: SERRÃO, Joel. Dicionário de 
História de Portugal - volume 3. Lisboa: Iniciativas Editoriais, 1971. 

GOUVEIA, Antonio Camões. A Igreja: o enquadramento 
pós-tridentino e as vivências do religioso. In: MATTOSO, José (dir.); 
HESPANHA, Antonio Manoel (coord.). História de Portugal - volume 4, 
o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Editorial Estampa, 1998, p. 
259-564. 

GRAMATOWSKI, Wiktor. Seminarium. Jesuit Glossary: Guide to 
understanding the documents. Roma: Archivum Romanum Societatis 
Iesu (ARSI), 1992. Versão em inglês de Camilla Russell. Disponível em: 
https://arsi.jesuits.global/wp-content/uploads/2022/07/glossary.pdf. 
Acesso em: 02 set. 2024. 

JEDIN, Hubert. Manual de Historia de la Iglesia - tomo V, parte II. 
Barcelona: Editorial Herder, 1972. 

LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Fotografias de 
David Dalmau; Organização de Cesar Augusto dos Santos et al. São 
Paulo: Edições Loyola, 2004 [1938], 4 v. 

O’MALLEY, John W. Os primeiros Jesuítas. Tradução de Domingos 
Armando Donida. São Leopoldo: Editora UNISINOS; Bauru: 
EDUSC, 2004. 

PINTO, Luís Maria da Silva. Diccionario da lingua brasileira. Ouro Preto: 
Typographia de Silva, 1832. 

SILVA, Antonio de Morais. Diccionario da lingua portugueza composto 
pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio 
de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa: Simão Tadeu 
Ferreira, 1789, 2 v. 

 

Publicado originalmente no Glossário em 03 de abril de 2025. 

Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 222-232, 2025​  
 



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 233 

Útil/Utilidade 
 

Cláudio DeNipoti1 
 

O objetivo deste Glossário é atingir uma melhor compreensão 
sobre os usos linguísticos no período final do século XVIII e início do 
século XIX no espaço luso-brasileiro. Neste sentido, busca-se aclarar os 
significados de alguns termos nos contextos em que foram utilizados e 
a escolha dos termos a serem aclarados se dá pela problematização da 
forma como tais termos ocorrem na documentação compulsada, 
buscando efetivamente “criar” problemas historiograficamente válidos 
para avançar os resultados da investigação. No presente caso, partiu-se 
de documentos relacionados à história da palavra impressa para 
investigar, em paratextos (prefácios, dedicatórias etc.) e epitextos 
(censuras e pareceres), o que os portugueses (e luso-brasileiros) 
ilustrados (ou “letrados”) do período compreendiam por útil e utilidade. 

Nos estudos sobre o século XVIII em Portugal, é comum a 
associação do iluminismo lusitano, com o “utilitarismo” inglês, como 
um processo que, em geral “denota um conjunto de perspectivas que, 
de algum modo, fazem da promoção imparcial do bem-estar o único 
padrão ético para a avaliação de, por exemplo, actos, códigos morais ou 
práticas e instituições sociais” (Galvão, 2013, p. 15). Este sentido da 
“utilidade” do conhecimento e ações de agentes públicos permeia a 
percepção historiográfica sobre o período sem, contudo, questionar a 
ideia de “utilidade” e “útil” em seus usos no passado. 

1  Doutor em História; professor da Universidade Estadual de Londrina (UEL). 
denipoti@uel.br.  

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  

mailto:denipoti@uel.br


Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 234 

Em termos da incorporação de significados em dicionários, a 
utilidade foi apresentada por Bluteau, no início do século XVIII, como 
sinônima de “proveito”, ao passo que “útil” era “cousa que serve, que 
aproveita, que póde servir, ou aproveitar”, e “utilidade pública” era 
entendida como “bem comum” (Bluteau, 1720, t. 8, p. 600). No 
“Supplemento”, de 1728, além do proveito, utilidade aparece com 
significados comerciais, de conveniência, lucro, ganho e interesse … 
(Bluteau, 1728, suppl. II, p. 432). Estes sentidos foram pouco alterados 
na versão que Antônio de Morais e Silva fez do dicionário de Bluteau 
em fins do século XVIII. Para ele, útil era adjetivo que significava ter 
“algum uso, serviço, prestimo para algum fim”, e utilidade era 
“Commodo, proveito, serviço que se póde receber da coisa ou pessoa, 
préstimo, bem” (Silva, 1789, v. 2, p. 502). Estes mesmos significados 
foram mantidos em dicionários da primeira metade do século XIX, 
como no caso do dicionário de Fonseca e Roquete, de 1848, que definiu 
o adjetivo “útil”, como “proveitoso, que serve”, e “utilidade”, como 
“commodo; proveito; prestimo” (Fonseca; Roquete, 1848, p. 244). O 
mesmo se verifica em Luiz Maria da Silva Pinto (1832). 

A dicionarização obviamente não dá conta das aplicações 
linguísticas de “útil” e “utilidade” ao longo da segunda metade do 
século XVIII, em especial com relação àqueles indivíduos diretamente 
envolvidos com a palavra escrita – particularmente impressa – no 
Antigo Regime português. Temos aí o contexto para pensar os usos dos 
termos de acordo com um grupo bastante específico de agentes da 
cultura escrita – indivíduos envolvidos nos diversos processos de 
produção textual, edição, comércio, censura e leitura de livros. É 
importante frisar que não se trata de perseguir as origens da tópica 
humanista sobre a utilidade, mas sim de verificar, no contexto das 
produções textuais sobre livros e escritos portugueses e luso-brasileiros 
do século XVIII, como a utilidade foi um dos elementos comuns a 
autores, censores, tradutores e leitores que amparavam suas 
reivindicações e prerrogativas com base nos usos comuns do termo. 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 235 

Nesse contexto, um conjunto inicial de agentes a utilizarem o 
termo foram os censores – particularmente após 1768, quando o 
sistema de censura sofreu uma profunda modificação, passando de uma 
censura preventiva e pastoral contra ideias que pudessem atentar contra 
a fé ou as leis do reino, para uma ação própria do intelectual como 
legislador, em que o critério de admissão na “República das Letras” 
passou a ser a própria utilidade, “ou seja, sua capacidade de converter 
os ignorantes à verdade” (Tavares, 2013, p. 167). Este significado, 
verificado por Rui Tavares em sua análise da atuação dos censores 
pombalinos, tornou o termo útil a moeda padrão de troca das 
permissões de impressão e circulação de livros e impressos. Podemos 
ilustrar isso com o exemplo, estudado por Tavares, do censor João 
Batista de São Caetano, para quem: 

[...] os critérios mais frequentes para aprovar um livro [eram] a 
utilidade e a necessidade. De acordo com ele e os outros censores, a 
utilidade era de fato o critério de avaliação de um livro, às vezes de 
modo exclusivo, às vezes associado a seu duplo ‘útil e necessário’, 
transformado em fórmula – uma espécie de selo aposto a cada 
parecer (Tavares, 2013, p. 299). 

Além dos censores, outros agentes da palavra escrita e impressa 
compartilharam o uso frequente do conceito de utilidade ao se 
referirem a livros e escritos. Em um extremo do “circuito de 
comunicação” da palavra impressa, que vai do autor ao leitor, passando 
por editores, censores, livreiros etc. (Darnton, 2002, p. 9-26), autores, 
tradutores e, com menor frequência, editores, usaram recorrentemente 
noções de útil e utilidade em suas justificativas para o esforço 
despendido na confecção das obras que apresentavam ao público, 
geralmente expressos nos paratextos editoriais – dedicatórias, prefácios 
etc. Os leitores, ainda que sejam a parte mais elusiva deste circuito, 
podem ter suas vozes acessadas pelos historiadores em pedidos, feitos à 
censura, para ter e ler livros que esta mesma censura proibira. Vamos 
tentar perseguir, nessas vozes diversas, restritas ao espectro social 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 236 

bastante heterogêneo daqueles participantes da República das Letras em 
Portugal do fim do século XVIII, os usos e sentidos atribuídos à 
utilidade. 

Iniciando pelos censores, um primeiro exemplo foi feito por Frei 
Francisco de Santa Anna, que corroborou o sentido de conversão à 
verdade do termo ao escrever seu parecer sobre o livro As obrigaçoens dos 
Amos e dos Criados, de Claude Fleury, cuja tradução para o português 
(feita por Joze Caetano de Mesquita, professor de retórica e lógica do 
Colégio dos Nobres) ele censurou, em 1771. Segundo o censor, o livro 
era “utilíssimo [...] porque comprehendendo o seu assumpto todo o 
genero de pessoas, todas se podem aproveitar das prudentes e sabias 
instrucçoens de que está cheia” (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 7, 
1771, n. 38). Outro censor, o Frei José Mayne, ao censurar, em 1786, a 
tradução dos Exercicios de Piedade para todos os dias do anno, do Padre 
Croiset, afirmava que a utilidade da tradução (que ele aprovou) residia 
na possibilidade dos leitores derivarem exemplos e imitarem “os 
verdadeiros Heroes da Santidade, ajustando-se por meio da Leitura com 
suas imitaveis acções”, continuando assim o esforço de “conversão” 
expresso por Tavares (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 13, 1786, n. 20).  

O sentido foi incorporado também pelos produtores dos textos 
que os censores analisavam. O tradutor anônimo do Compêndio da vida da 
B. Maria da Encarnação, por exemplo, simplificou esta ideia ao associar, 
em sua “prefação” a “utilidade da lição deste Compêndio” às “regras 
práticas, e seguras da perfeição cristã”, para que os leitores tivessem, 
ainda que parcialmente, comportamentos virtuosos (Romano, 1792, não 
paginado). O livreiro e editor Francisco Rolland confirmou essa ideia 
no “prólogo do editor” da tradução das Fábulas de Esopo, que ele fez 
publicar em 1791, ao afirmar que “estando na nossa língua, com a sua 
moralidade, serve este Livro de utilidade a todos aquelles que não tem 
maiores conhecimentos”, ou seja, pode levar o conjunto dos leitores ou 
ouvintes de leituras públicas à verdade (ou até uma certa verdade).  

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 237 

Porém, os textos que utilizaram os termos útil ou utilidade ao se 
referirem aos livros e escritos geralmente tomavam a noção de utilidade 
como previamente dada, aplicando-a como uma adjetivação 
qualificativa sem a necessidade de uma explicação, apontando para 
sentidos compartilhados do termo. Este foi o caso do padre Jacome 
Faria Galizia, tradutor que “dezeja[va] ser util ao publico com as suas 
traduções” mas, ignorando as regras da língua portugueza, as deixou 
“cheya[s] de defeitos, e impropried.es q se não devem permitir na 
tradução da Sagrada Escritura” (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 7, 
1771, n. 10). O mesmo aconteceu com a censura da Vida de Justiniano, ou 
Hebrain, composta por Joaquim Jozé de Souza e censurada, em 1773, 
pelo frei Francisco Xavier de Santa Anna, que achava o trabalho do 
autor útil, apesar dele somente “traduzir em estillo rasteiro o que acha 
escripto em alguns livros bons”: 

Conheço que não he muito habil para Escriptor, mas devo confessar 
que empregando-se em traduzir Authores de mericimento, não deixa 
de ser util o seu trabalho. O nosso idiôma carece de algumas coisas 
que Elle quer produzir ao publico, e como o faz livre de erros 
substanciaes, merecem alguma condescendencia as imperfeiçoens que 
se-lhe descobrem […] (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 8, 1773, n. 2). 

Reafirmando este sentido prévio, o tradutor anônimo da Arte de 
tratar a si mesmo nas enfermidades venereas estava certo que a publicação do 
“livrinho” tinha utilidade “para o bem público” (Bourru, 1777, p. xxxvi- 
xxxvii), no mesmo tom que um dos leitores da Miscellanea curioza e 
proveitoza (1782), organizada e publicada por Francisco Rolland a partir 
de 1779, registrou suas preferências em uma carta ao editor, na qual 
elogiava o esforço editorial que franqueava “muitas Obras, que nos 
servem de muita utilidade” para “desabusar, e augmentar, a nossa 
litteratura, e introduzir neste Reino todas aquellas Maximas, com que os 
Homens se illuminem, e augmentem os seus pensamentos.” 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 238 

Simultaneamente, reforçando a ideia de acesso à verdade, a 
utilidade era invocada como valor inerente aos livros ou às traduções, 
como, por exemplo, para o censor (e tradutor) Antonio Pereira de 
Figueiredo:  

[...] pelo que toca à Traducção Portugueza, que o Pe. Custodio da Silva 
Barboza quer imprimir: era muito para dezejar, que huã obra deste 
porte e desta utilidade, cahisse em mãos mais polidas do que parecem 
ser as deste Traductor (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 8, 1772, n. 26) 

Para outro censor, o frei Francisco Xavier de Santa Anna, “não 
ha quem ignore, ou quem duvide da utilidade desta Obra”, referindo-se 
aos Discursos sobre a Historia Ecclesiastica, do abade Fleury (ANTT. Real 
Mesa Censória, Cx. 8, 1772, n. 56). E para o Frei José da Rocha:  

[...] esta Obra [o Diccionairo Abreviado das Antiguidades, escrito por 
Pedro Joze da Fonseca] he de grande utilidade, e importancia para a 
intelligencia da Historia Antiga, tanto sagrada quanto profana, e para a 
dos autores gregos e latinos (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 11, 
1779, n. 16). 

Este sentido também pode ser visto na dedicatória que José 
Ferreira da Silva escreveu para sua tradução das Observações sobre a 
propriedade da quina do Brasil, ao pedir ao Príncipe regente que ignorasse 
as falhas da tradução e dedicasse sua atenção “para o util da materia, e o 
zello do bem publico” (Comparetti, 1801, não paginado). O mesmo 
ocorreu na dedicatória dos Princípios de direito mercantil, de José da Silva 
Lisboa (1801, não paginado): o autor disse ao príncipe (e aos leitores) 
que “A utilidade, e a falta de hum ensaio de literatura deste genero em 
linguagem patria, servirá de apologia á temeridade da empreza”. 

Francisco Rolland estendeu este sentido a todo seu esforço 
editorial, expandindo também a noção de que a própria leitura era uma 
parte funcional do conceito de utilidade: 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 239 

Ora pois deixaria eu de publicar hum Livro, de que pendem tantas 
utilidades, e onde todos pódem achar instrucção? E deixará esta 
Traducção de não ter o mesmo acolhimento, com que os Francezes 
acolhêrão o seu Original? Creio que os Portugueses a acceitaráo com 
bom grado, pois a Nação cada vez mais se vai illuminando, e 
procurando os bons Livros já nos seus mesmos Originaes, já nas 
Traducções que delles tão louvavel e utilmente se fazem. Quanto se 
tem conhecido a utilidade, que brota da contínua, e boa lição dos 
livros! (Rigord, 1780, não paginado). 

Embora os exemplos se multipliquem em grande quantidade, um 
último pode dar o contraponto necessário, ao definir um livro como 
algo inútil para o esforço de “iluminação” envolvido nestes processos: 

Senhora 

Vi e examinei com a exacção possivel a tradução da Pharmacopeia 
Matritense, feita por Florencio José Loeiro, á que ajuntou diferentes 
formulas de varios Autores, com muita Confusão e pouco criterio: 
está cheia de muitos vicios, e erros que pedião hum incansavel 
trabalho para os corregir se fosse necessaria a impressão de huma tal 
tradução, que por sua natureza nada tem de util, e por isso me parece 
não ser só desnecessaria, mas prejudicial que se imprima. 

Lisboa, 28 de fevereiro 1791. 

Jose Vicente Borzão (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 15, 1791, 11A, 
grifos meus). 

Complementarmente, a utilidade era também invocada como 
sendo capaz de justificar livros que, de outro modo, seriam recusados 
pela censura em função da pobreza de suas traduções portuguesas, 
como foi o caso da leitura de frei Joaquim do Monte Santo sobre os 
Provérbios de Salomão, traduzidos por José Antonio da Silva Rego. O 
censor julgou a tradução “sofrível”, porém a utilidade da obra serviu de 
argumento para a concessão da licença para a impressão (ANTT. Real 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 240 

Mesa Censória, Cx. 8, 1773, n. 36). Outro censor a usar do mesmo 
argumento foi o Frei Francisco de São Bento, que autorizou que João 
Bertrand imprimisse a obra de Massillon, Conferências e discursos e sínodos, 
apesar da tradução ruim, já que: 

[...] estes defeitos não tem nada contra a Religião, nem contra o 
Estado, e por outra a grande utilidade, q se pode seguir desta obra 
assim defeituoza, como esta, pela falta q. há de livros que tratem na 
nossa língua das obrigações dos Parochos, materia tão necessaria e 
quazi o único objeto deste livro (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 8, 
1774, n. 30).  

No espectro oposto, Domenico Vandeli sugeriu não permitir a 
Memoria do descobrimento da Ichtyocolla, compilado pelo médico (e censor) 
Manoel Joaquim Henriques de Paiva, recomendando que o autor se 
empenhasse na tradução de diversas obras já existentes sobre o tema, já 
que a função básica de um “novo descobrimento, é ser util a Nação” 
(ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 14, 1788, n. 53), e ainda no início do 
século XIX, o conceito permanecia instrumentalizando as decisões dos 
censores: 

O Conselho Geral do Santo Officio me ordena remetta a V, M. a obra 
intitulada Victor ou o menino da Selva, com a copia da Censura que 
lhe for feita, e por ser a Obra, e a Traducção tal que por sua pouca 
importancia, e nenhuma utilidade pareceo não ser digna de serio 
exame Não mandou dar vista da referida censura na conformidde do 
par. 9 do Alvara de 3o de junho de 1795; o que participo a V. M. de 
ordem do mesmo Conselho [etc.] (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 
109, 1804). 

Os próprios autores recorriam a este sentido quando tentavam 
inserir seus trabalhos nos processos retóricos que impunham, nas 
dedicatórias, uma certa humildade. O frei José Mariano Veloso agiu 
assim ao dedicar sua tradução do Compendio sobre a canna ao príncipe 
regente Dom João: 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 241 

Mas eu devo confessar junto ao throno de VOSSA ALTEZA REAL, 
que, apezar das imperfeições da minha traducção, tem sido tal o efeito 
das soberanas, e efficazes Ordens de VOSSA ALTEZA REAL, que 
os povos do Brasil se tem acoroçoado a grandes refórmas nas suas 
praticas ruraes. Os fabricantes d’assucar tem melhorado as suas 
moendas, e fornalhas, por toda a sua marinha, e a sua notoria utilidade 
acabarà a Obra. Se eu, SENHOR, tendo recebido cartas de pessoas, 
que me são desconhecidas, de agradecimento, sendo disto hum 
instrumento meramente passivo, quanta não deve ser a obrigação para 
com VOSSA ALTEZA REAL, á cuja iluminada providencia tudo se 
deve (Dutronne, 1801, não paginado). 

Ildefonso Leopold Bayard, prefaciando sua primeira tradução 
(aos quinze anos) na iniciativa editorial da Officina da casa Litteraria do 
Arco do Cego, capitaneada por Veloso, inseriu o tradutor nesta lógica, já 
que quem deveria ter alguma utilidade é o tradutor (ou autor), e não 
somente seus livros (Instituto, 1801, não paginado). Da mesma forma, 
Manuel Arruda da Câmara, na dedicatória ao príncipe regente impressa 
na Memoria sobre a cultura dos algodoeiros, publicada na mesma iniciativa, 
em 1799, usou três sentidos distintos do termo. Em primeiro lugar, ele 
associou a utilidade da escrita com vaidade, demonstrando existir quem 
buscasse se mostrar útil por esse motivo: 

Naõ he a vaidade de me querer inculcar util aos meus compatriotas, o 
que me obriga a levar ao supedaneo do throno de V. A. R. estas 
primeiras observações agronomicas sobre a interessante cultura do 
Algodão, que tenho feito […] 

A seguir, ele construiu uma relação quase mecânica entre a 
obrigação de ser útil, escrevendo a obra por ter sido beneficiado por 
uma educação devotada a esta finalidade (a utilidade), em Coimbra: 

Tendo ouvido na Universidade de Coimbra os Mestres communs da 
Nação, e na de Monpelher os dous sabios, assás conhecidos na 
Republica Litteraria, quero dizer, a Antonio Gouan, em Botanica, e a 
João Antonio Chaptal em Chymica, me recolhi ao meu lar, ardendo 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 242 

nos desejos de poder ser util á minha Nação, pelos conhecimentos, 
que tinha adquirido em as Sciencias Naturaes. 

Finalmente, as relações de clientelismo transparecem, mostrando 
que util e utilidade estavam diretamente relacionadas com “razões de 
estado”, pois era a vontade do monarca que definia um súdito como 
útil (ou inútil … embora o termo raramente apareça na documentação): 

A mesma mão poderosa, que me levanta do nada, e me appresenta a 
face de toda a Nação, e do mundo todo, como hum cidadão util, e 
hum fiel vassallo, queira dar-lhe aquella grandeza, e importancia, que a 
condignifique em a sua Augusta presença  (Camara, 1799, não 
paginado). 

No outro extremo do circuito de comunicação da palavra 
impressa, os leitores, ávidos por acesso às obras proibidas, usaram o 
conceito de utilidade como motivo ou justificativa de seus pedidos à 
Real Mesa Censória. Assim agiu Manoel da Cunha de Andrade e Souza, 
em 1776, “desejando […] instruir-se nas máximas da jurisprudência, da 
Política, da Economia, da Ética, e de outras Faculdades que o possao 
dispor, e habilitar [para] exercer as obrigações da sua Magistratura, e ser 
útil ao Estado”. Para atingir esses objetivos, ele solicitava a licença para 
livros que “não [pode], nem deve, Ler e Reter sem licença de V. Mag. e 
não obstante ser pessoa de notória probidade”, pois os livros são 
“Literatura, em [que] senão prezume o perigo da perversão, antes será 
útil o lelos p.a combater os ímpios, e os Monarchomacos” (ANTT, Real 
Mesa Censória, Requerimentos, Cx. 113, p. 151). Daniel Eduardo Roiz 
Grijó, advogado prático da Comarca de Pernambuco, pediu para “ler, e 
estudar todos os livros prohibidos”, em 1803, pelos seguintes motivos: 

[…] para sua [maior] instrucção, utilidade do publico como para 
maior e mais fundamentalmente sustentar os Direitos da Regia 
authoridade a cada passo atacada pelas continuas uzurpaçõens, e 
operações do sempre avido clero praticadas ordinariamente com 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 243 

notorio vexame dos fieis vassalos de V. A. R. Moradores naquelas 
Colonias (ANTT. Real Mesa Censória, Cx. 112, p. 226-228). 

Um último uso parece ter surgido nos textos e paratextos 
analisados aqui mais para o fim do período em foco, e diz respeito à 
ideia da utilidade que a população tem para o Império. Antonio José 
Vieira de Carvalho usou esta ideia ao referir-se à população de origem 
africana em sua tradução das Observações sobre as enfermidades dos negros, 
dizendo crer que seu esforço era agradável ao Príncipe regente por 
cuidar “á Humanidade, na maior parte, na mais util, e a mais desvalida 
da população dos seus Senhorios na America” (Dazille, 1801, não 
paginado). José Feliciano Fernandes Pinheiro (1800), por sua vez, 
chamou de “classe util” os “granjeiros práticos” para quem dirigiu seus 
Discursos apresentados à meza da agricultura. 

Poucos foram os usos, neste universo documental, que 
associavam utilidade a algum conteúdo pedagógico, como fez o militar 
Elias Alexandre da Silva Correia, ao descrever a viagem atribulada do 
navio Nossa Senhora da Ajuda do Rio de Janeiro até Lisboa, esperando 
que uma das consequências do relato fosse que os navegantes 
portugueses “colhessem a utilissima lição de como se hão de haver em 
casos semelhantes” (Pereira, 2014, p. 242). Não obstante a raridade, este 
sentido pedagógico do termo também existia, como fica evidente nesta 
citação. 

Apresentados estes usos dos termos, retornamos à questão inicial 
de pensarmos utilidade como um termo cujos significados foram social 
e historicamente construídos por agentes sociais complexos. Vimos, 
nos muitos exemplos, o quanto os agentes da palavra escrita 
compartilharam sentidos comuns do termo, utilizando-o como 
definidor de discursos e práticas em torno do mundo do livro. Ser útil 
era condição quase indispensável para que o esforço de escrita, tradução 
e, eventualmente, impressão de uma obra acontecesse. Embora restritos 
ao universo das pessoas envolvidas, de algum modo, com o mundo do 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 244 

livro, estes usos permitem que pensemos em utilidade como um 
conceito socialmente compartilhado no contexto em foco (Bentivoglio, 
2010, p. 114-134).  É possível também imaginar que outros conjuntos 
documentais possam complementar ou ampliar o conhecimento sobre 
os usos dos termos. Porém, neste conjunto de documentos, surgindo 
como sinônimo de “necessidade”, “bem comum”, as noções de útil e 
utilidade quase sempre apontam para uma benesse coletiva mediada 
pelo monarca e pelo império: ser “útil à nação”. 

O que temos, portanto, é uma função clara de definição – no 
contexto indicado – sobre as formas como os textos deveriam existir: 
se a utilidade era condição inicial da autorização para ser impresso, 
também o era para a produção textual. O autor (tradutor, editor etc.) 
que se dedicasse à escrita, deveria fazê-lo para ser útil, e seu texto 
circularia (seria lido, portanto) se também o fosse. Não é nenhum salto 
imaginativo muito grande pensar que este critério auxiliava os leitores 
(ao menos os leitores “letrados”, no sentido definido aqui) nas suas 
escolhas de leitura. 

Assim, as ideias em torno de útil e utilidade servem como ponto 
de partida para pensar a realidade histórica – neste caso, o Antigo 
Regime português. Embora seja importante e necessário ampliar o 
espectro documental sobre o termo, utilidade é, de fato, um conceito a 
partir do qual se pode pensar este passado específico. 

 
Referências 
BENTIVOGLIO, Julio. A história conceitual de Reinhart Koselleck. 
Dimensões, v. 24, p. 114-134, 2010. 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulario portuguez e latino. Lisboa: na Officina de 
Pascoal da Sylva, 1720, tomo 8. 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 245 

BLUTEAU, Rafael. Supplemento ao Vocabulario portuguez e latino - Parte II. 
Lisboa Occidental: na Patriarcal Officina da Música, 1728.  

BOURRU, Mr. Arte de tratar a si mesmo nas enfermidades venereas. Coimbra, 
Na Real Officina da Universidade, 1777. [Trad. Anon.]. 

COMPARETTI , André. Observações sobre a propriedade da quina do Brasil. 
Lisboa: Na Typografia Chalcographica, e Litteraria do Arco do Cego, 
1801. [Trad. de SILVA, José Ferreira]. 

DARNTON, Robert. What is the history of the books? In: 
FINKELSTEIN, David; McCLEERY, Alistair. Book history reader. New 
York: Routledge, 2002. 

DAZILLE, Mr. Observações sobre as enfermidades dos negros, suas causas, 
seus tratamentos, e os meios de as prevenir. Lisboa: Na Typografia 
Chalcographica, Typoplastica, e Litteraria do Arco do Cego, 1801. 

DISCURSOS apresentados à meza da agricultura sobre varios objectos 
relativos à cultura, e melhoramento interno do Reino. Lisboa: Na 
Typographia Chalcographica, e Litteraria do Arco do Cego, 1800. 

DUTRONNE, Jacques. Compendio sobre a canna, e sobre os meios de se 
lhe extrahir o sal essencial ao qual se ajuntao muitas memorias ao 
mesmo respeito, dedicado á colonia de S. Domingos. Lisboa: Na 
Typografia Chalcographica, Typoplastica, e Litteraria do Arco do Cego, 
1801. [Trad. José Mariano da Conceição Veloso]. 

ESOPO. Fábulas. Traduzidas da língua grega com applicações moraes a 
cada Fabula. Lisboa: Na Typographia Rollandiana, 1791, [Trad. Manoel 
Mendes da Vidigueira]. 

FONSECA, José; ROQUETE, José Inácio. Dicionário da língua portuguesa. 
Paris-Lisboa: Auilard-Bertrand, 1848. 

GALVÃO, Pedro. Utilitarismo. In: ROSAS, João Cardoso (org.). Manual 
de filosofia política. 2.ed. Coimbra: Almedina, 2013. 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  



Glossário de termos do Mundo Ibérico setecentista​ ​ 246 

INSTITUTO dos Pobres de Hamburgo. Lisboa: Na Typographia 
Chalcographica, e Litteraria do Arco do Cego, 1801. [Trad. Ildefonso 
Leopold Bayard]. 

LISBOA, José da Silva. Principios de direito mercantil e leis de marinha para 
uso da Mocidade portugueza, destinada ao commercio. Lisboa: Na 
Typografia Chalcographica, Typoplastica, e Litteraria do Arco do Cego, 
1801. 

MISCELLANEA curioza e proveitoza, ou, Compilação, tirada das 
melhores obras das naçõens estrangeiras. Lisboa: Na Typographia 
Rollandiana, 1782. 

PEREIRA, Magnus Roberto de Mello. Elias Alexandre da Silva Correia; 
um militar brasileiro em Angola. Curitiba: Editora UFPR, 2014. 

PINTO, Luiz Maria da Silva, Diccionario da lingua brasileira. Ouro Preto: 
Typographia de Silva, 1832. 

ROMANO, Bartholomeu Moirani. Compêndio da vida da B. Maria da 
Encarnação. Lisboa: na régia Officina Typografica, 1792. [Trad. Anon]. 

SILVA, Antônio de Morais. Diccionario da lingua portugueza composto 
pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio 
de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro. Lisboa: Na Officina de 
Simão Thaddeo Ferreira, 1789, 2 v. 

TAVARES, Rui. Le censeur éclairé (Portugal, 1768-1777). Thèse. Doctorat 
en Histoire et Civilisations. École des Hautes études en Sciences 
Sociales. 2013. 

 

Publicado originalmente no Glossário em 27 de outubro de 2018. 
Atualizado em 17 de novembro de 2019.  

 

 
 
Cultura e Educação nos Impérios Ibéricos – v. 1, p. 233-246, 2025​  


