
RIF Artigos/Ensaios 
 

 DOI - 10.5212/RIF.v.23.i51.0001 

 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito 

de folkfeminismo na América Latina 

 

Kátia Bizan1 

Submetido em: 13/10/2025 
Aceito em: 20/11/2025 
 

RESUMO  
 

O artigo propõe o conceito de folkfeminismo como categoria analítica para compreender 
práticas comunicacionais femininas nas culturas populares da América Latina. A partir de 
revisão bibliográfica crítica, o estudo articula a teoria da folkcomunicação com epistemologias 
decoloniais e feminismos comunitários para identificar como mulheres em contextos 
populares constroem narrativas, performances e espaços de resistência simbólica. Os 
principais achados indicam que essas práticas comunicacionais operam como formas de 
agência política não institucionalizada, expressam repertórios de saberes situados e 
contribuem para a reconfiguração de identidades e laços comunitários. Discute-se também a 
importância de mapear variações locais (classe, etnia, território) e de reconhecer a pluralidade 
de modos de resistência feminina no âmbito popular. O artigo conclui propondo direções 
metodológicas para pesquisas empíricas futuras e destacando implicações para os estudos de 
comunicação e de gênero.  
 

PALAVRAS-CHAVE  
 

Folkfeminismo; folkcomunicação; resistência cultural; feminismos latino-americanos; 
epistemologias decoloniais 
 

 

Popular Voices and Resistance: Proposing the 

Concept of Folkfeminism in Latin America 

 

 
1 Pós-doutoranda em Jornalismo pela ECA/USP. Doutora em Comunicação Social pela UMESP. Docente da 

área de Gestão e Negócios da UNICID. Integrante dos GPs ALTERJOR (ECA/USP) e Comunicação, 

Educação e Equidade (UEMG). Correio eletrônico: k.bizan@gmail.com  

mailto:k.bizan@gmail.com


RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

ABSTRACT  
 

This article introduces the concept of folkfeminism as an analytical category to understand 
women’s communicational practices within popular cultures in Latin America. Based on a 
critical literature review, it connects folk communication theory with decolonial and 
community feminist epistemologies to show how women in popular contexts produce 
narratives, performances and symbolic spaces of resistance. Key findings indicate that these 
communicational practices function as non-institutionalized forms of political agency, embody 
situated knowledges and reshape collective identities and community ties. The paper 
highlights local variations (class, ethnicity, territory) and argues for comparative empirical 
studies to deepen understanding. It concludes by offering methodological guidelines for 
future field research and discussing the implications of folkfeminism for communication and 
gender studies. 

KEY-WORDS  
 

Folkfeminism; folk communication; cultural resistance; Latin American feminisms; decolonial 
epistemologies 

 

Voces populares y resistencia: propuesta del 

concepto de folkfeminismo en América Latina 

 

RESUMEN  
 

El artículo propone el concepto de folkfeminismo como categoría analítica para 
comprender las prácticas comunicacionales de las mujeres en las culturas populares de 
América Latina. A partir de una revisión bibliográfica crítica, el estudio articula la teoría de 
la folkcomunicación con epistemologías decoloniales y feminismos comunitarios, 
mostrando cómo las mujeres construyen narrativas, performances y espacios simbólicos 
de resistencia. Los hallazgos principales indican que estas prácticas actúan como formas 
de agencia política no institucionalizadas, incorporan saberes situados y contribuyen a la 
reconfiguración de identidades y vínculos comunitarios. Se subraya la necesidad de 
considerar variaciones locales (clase, etnicidad, territorio) y se proponen líneas 
metodológicas para investigaciones empíricas comparativas. El artículo concluye con 
reflexiones sobre las implicaciones teóricas para los estudios de comunicación y género. 

PALABRAS-CLAVE 
 

Folkfeminismo; folkcomunicación; resistencia cultural; feminismos latinoamericanos; 
epistemologías decoloniales 
 

12



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

 

Introdução  
 

A ciência pós-moderna procura reabilitar o senso comum por reconhecer nesta 
forma de conhecimento algumas virtualidades para enriquecer a nossa relação 
com o mundo. É certo que o conhecimento comum tende a ser mistificado e 
mistificador, mas, apesar disso e apesar de ser conservador, tem uma dimensão 
utópica e libertadora que pode ser ampliada através do diálogo com o 
conhecimento científico. Essa dimensão aflora em algumas das características 
do conhecimento do senso comum. (SANTOS, 2004, p. 89) 

 

Nas últimas décadas, as discussões sobre comunicação e cultura na América Latina 

têm se voltado cada vez mais para o reconhecimento das vozes populares como agentes de 

produção simbólica e resistência política. A folkcomunicação, formulada por Luiz Beltrão na 

década de 1960, consolidou-se como uma lente fundamental para compreender as 

expressões comunicacionais dos grupos marginalizados, revelando como tradições, oralidades 

e práticas locais podem desafiar o monopólio da mídia hegemônica. No entanto, embora a 

folkcomunicação tenha se afirmado como um campo sensível à diversidade cultural, suas 

formulações ainda pouco exploraram as dimensões de gênero presentes nas manifestações 

populares e nas estratégias comunicacionais das mulheres. 

Paralelamente, o pensamento feminista latino-americano — especialmente em suas 

vertentes decoloniais e comunitárias — vem produzindo um conjunto robusto de reflexões 

sobre o lugar das mulheres nos processos de resistência cultural. Autoras como Rita Laura 

Segato, María Lugones e Yuderkys Espinosa-Miñoso têm questionado a colonialidade do 

poder que atravessa tanto as instituições quanto os discursos sobre o feminino, propondo 

epistemologias situadas e plurais. Essas perspectivas enfatizam que as lutas das mulheres 

latino-americanas não se limitam ao espaço institucional do feminismo, mas se manifestam 

nas práticas do cotidiano, nas linguagens simbólicas e nas formas populares de comunicação. 

Diante desse cenário, este artigo propõe o conceito de folkfeminismo como uma 

contribuição teórica emergente para os estudos de comunicação e cultura. O termo busca 

nomear e analisar os modos pelos quais mulheres de contextos populares — camponesas, 

indígenas, quilombolas, periféricas, trabalhadoras informais — constroem práticas 

comunicacionais de resistência a partir de seus repertórios culturais, expressando uma 

consciência política e afetiva que, embora não se autodenomine feminista, compartilha 

13



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

princípios de emancipação e solidariedade de gênero. Assim como a folkcomunicação foi 

definida por Beltrão (1980) como a “comunicação dos marginalizados”, o folkfeminismo 

propõe reconhecer e valorizar as formas pelas quais essas mulheres se comunicam e resistem, 

ampliando o entendimento sobre os processos simbólicos e políticos que emergem das 

margens. 

A proposta do folkfeminismo parte, assim, da urgência de reconhecer a agência 

comunicacional das mulheres nas margens, não como receptoras passivas das mensagens de 

massa, mas como produtoras de narrativas próprias, que articulam saberes tradicionais e 

discursos contemporâneos de justiça e equidade. Tal perspectiva amplia a folkcomunicação ao 

incorporar a crítica feminista e decolonial, e, ao mesmo tempo, contribui para que os estudos 

de gênero considerem as formas comunicativas populares como espaços legítimos de 

produção de conhecimento e resistência. 

 

Folkcomunicação e Vozes Populares 
  

O líder de opinião tem essa capacidade: é um tradutor, que não somente sabe 
encontrar palavras como argumentos que sensibilizam as formas pré-lógicas 
que, segundo Levy Bruhl, Bastide, Malinowsky e outros sociólogos, antropólogos 
e psicologistas, caracterizam o pensamento e ditam a conduta desses grupos 
sociais. (BELTRÃO, 2004, p. 39). 

  

A teoria da folkcomunicação, proposta por Luiz Beltrão na década de 1960, emergiu 

como uma das primeiras tentativas sistemáticas de reconhecer as práticas comunicacionais de 

grupos populares no Brasil. Inspirado pela observação empírica das manifestações culturais e 

religiosas das classes subalternas, Beltrão rompeu com a visão verticalizada da comunicação 

— aquela que parte do emissor hegemônico em direção a um receptor passivo — e 

evidenciou a existência de fluxos comunicacionais horizontais, enraizados na cultura popular. 

A folkcomunicação, portanto, nasce como uma epistemologia do cotidiano, que legitima a 

sabedoria dos povos e as mediações simbólicas que sustentam suas formas de resistência. 

Nessa perspectiva, o folkcomunicador é entendido como o sujeito líder que atua na 

intermediação entre o universo popular e o massivo, reinterpretando mensagens, traduzindo 

linguagens e adaptando símbolos para o contexto local. Trata-se de um agente cultural que 

opera nos interstícios da hegemonia midiática, apropriando-se dos meios disponíveis para 

14



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

criar narrativas próprias. Essa figura é central para compreender como os grupos populares 

produzem e circulam sentidos que escapam ao controle institucional da comunicação de 

massa.  

Ao longo das últimas décadas, o campo da folkcomunicação expandiu-se, 

incorporando discussões sobre identidade, memória, religiosidade, política e mídia 

alternativa. Pesquisadores como José Marques de Melo, Beltrão e Peruzzo destacam que, 

mais do que um estudo sobre “formas tradicionais de comunicação”, a folkcomunicação 

constitui um campo de resistência simbólica, em que as práticas culturais funcionam como 

mecanismos de afirmação identitária frente à homogeneização cultural imposta pelos meios 

hegemônicos. 

Contudo, observa-se que a teoria, apesar de seu caráter inclusivo e de sua 

sensibilidade às desigualdades sociais, permaneceu em grande parte cega às relações de 

gênero que permeiam as manifestações populares. A centralidade do “povo” como categoria 

analítica, frequentemente tratada de maneira homogênea, acabou por ocultar as vozes 

femininas, relegando-as ao papel de guardiãs da tradição, mas não de produtoras de discurso. 

Em muitas leituras clássicas, as mulheres aparecem como personagens folclóricas — mães, 

benzedeiras, parteiras, contadoras de histórias —, mas raramente como sujeitos 

comunicantes com intencionalidade política. 

A introdução do debate de gênero na folkcomunicação, portanto, não é apenas um 

exercício de atualização conceitual, mas uma necessidade epistemológica. Reconhecer as 

vozes femininas nas práticas comunicacionais populares significa revisitar o próprio conceito 

de povo, compreendendo-o como um espaço de disputas, negociações e diferenças. O 

feminino, nesse contexto, não é apenas uma categoria social, mas um campo de expressão 

cultural e política que contribui para redefinir as formas pelas quais a resistência se manifesta. 

 

Como toda proposta inovadora, a Folkcomunicação de Luiz Beltrão encontrou 
alguns obstáculos para se legitimar. Ela encontrou dupla resistência. A dos 
folcloristas conservadores, que pretendiam defender a cultura popular das 
investidas midiáticas modernizante. E a dos comunicólogos radicais, que 
pretendiam fazer da cultura popular o cavalo de Tróia das suas batalhas 
políticas, em lugar de apreender nessas manifestações genuínas o limite da 
resistência possível de comunidades empobrecidas cuja meta é a superação da 
marginalidade social (MARQUES DE MELO, 2006, p. 25).     

 

15



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

Assim, ao revisitar a folkcomunicação sob a lente dos estudos de gênero, abre-se 

caminho para o que aqui chamamos de folkfeminismo — uma proposta teórica que busca 

evidenciar a ação comunicativa das mulheres nas margens, revelando como, em suas 

narrativas, performances e rituais, se constroem resistências sutis e poderosas contra as 

estruturas de dominação patriarcal e colonial. 

 

Feminismos Latino-Americanos e Epistemologias Comunitárias 
  

A comunicação popular, alternativa e comunitária se caracteriza como 
expressão das lutas populares por melhores condições de vida, que ocorrem a 
partir dos movimentos populares e representam um espaço para participação 
democrática do “povo”. Possui conteúdo crítico-emancipador e reivindicativo e 
tem o “povo” como protagonista principal, o que a torna um processo 
democrático e educativo. É um instrumento político das classes subalternas para 
externar sua concepção de mundo, seu anseio e compromisso na construção de 
uma sociedade igualitária e socialmente justa.  (Peruzzo, 2009, p. 49) 

  

O feminismo latino-americano apresenta uma trajetória marcada pela resistência às 

desigualdades estruturais e à colonialidade do poder, oferecendo uma perspectiva distinta 

daquela predominante nos feminismos hegemônicos do Norte Global. Autoras como María 

Lugones, Rita Laura Segato, Yuderkys Espinosa-Miñoso e Silvia Rivera Cusicanqui enfatizam a 

necessidade de pensar o gênero de forma interseccional, articulando-o às dimensões de raça, 

classe, etnia e território. Esses estudos revelam que a experiência das mulheres na América 

Latina é atravessada por múltiplas opressões, tornando essencial uma abordagem que 

considere suas práticas sociais, culturais e comunicacionais como formas legítimas de 

resistência. 

Os feminismos comunitários e decoloniais, em particular, enfatizam a produção 

coletiva de conhecimento e a importância da memória histórica e cultural. Ao valorizar 

saberes locais, práticas ancestrais e estratégias comunitárias de sobrevivência, esses 

feminismos propõem epistemologias situadas, em que o conhecimento emerge das vivências 

concretas das mulheres, muitas vezes em contextos de vulnerabilidade social ou 

marginalidade política. Como observa Miñoso (2020, p. 100), essas perspectivas “dotaram a 

América Latina de certa especificidade e exterioridade diante da razão moderna ocidental”, 

oferecendo alternativas à lógica universalista e eurocêntrica de produção de conhecimento. 

16



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

Nesse sentido, o feminismo latino-americano não se limita a teorias acadêmicas, mas se 

materializa em práticas de cuidado, solidariedade e mediação social, mostrando que a 

resistência se constrói também na esfera cotidiana e popular. 

As práticas femininas populares na América Latina materializam essas teorias de 

maneira concreta, em experiências enraizadas no cotidiano das comunidades. Nas feiras, nos 

terreiros, nas festas religiosas, nas associações de bairro e nos coletivos de mulheres, 

emergem narrativas e expressões comunicacionais que articulam memória, identidade e 

resistência. São mulheres que organizam redes de cuidado, produzem artesanatos com 

simbolismos ancestrais, cantam histórias de violência e superação, utilizam rádios 

comunitárias para denunciar injustiças e circulam saberes por meio da oralidade e da 

ritualidade. Esses modos de comunicar revelam um feminismo feito na prática — situado, 

comunitário e profundamente vinculado aos modos populares de existir — e demonstram que 

as mulheres latino-americanas criam, nos interstícios da vida cotidiana, verdadeiras 

estratégias de resistência simbólica e política. 

Essas epistemologias comunitárias oferecem uma lente essencial para compreender as 

práticas comunicacionais femininas nas culturas populares. As mulheres em contextos rurais, 

periféricos ou indígenas frequentemente desenvolvem formas de expressão próprias, 

utilizando oralidade, música, rituais e mídias alternativas para compartilhar conhecimento, 

denunciar injustiças e fortalecer redes de apoio. Tais práticas se alinham aos princípios da 

folkcomunicação, mas revelam um caráter político de gênero, ao posicionar as mulheres como 

agentes ativos de produção de sentido e transformação social. 

Ao combinar essas perspectivas, torna-se evidente a necessidade de um conceito que 

articule folkcomunicação e feminismo: o folkfeminismo. Este conceito propõe uma categoria 

analítica capaz de capturar a especificidade das práticas comunicacionais femininas no âmbito 

popular, reconhecendo tanto a criatividade quanto a agência política das mulheres que, 

apesar das desigualdades estruturais, criam espaços de resistência simbólica. O folkfeminismo, 

portanto, surge como uma ponte teórica entre os estudos de gênero e a comunicação 

popular, evidenciando como a luta contra o patriarcado e a colonialidade do poder se 

manifesta também nas práticas culturais e comunicacionais do cotidiano. 

 

 

17



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

Folkfeminismo: Proposta Conceitual 
 

À medida em que os sistemas de significação e representação cultural se 
multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade desconcertante e 
cambiante de identidades possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos 
identificar.  (Hall, 1999, p. 14)  

 

A partir das discussões sobre folkcomunicação e feminismos latino-americanos, 

propõe-se o conceito de folkfeminismo como uma categoria analítica capaz de dar visibilidade 

às práticas comunicacionais femininas nas culturas populares da América Latina. O termo 

sugere a articulação entre duas dimensões centrais: a expressão cultural do cotidiano popular 

e a ação política de gênero, reconhecendo a agência das mulheres na produção de 

significados e na resistência às estruturas de opressão. 

O folkfeminismo não se limita a identificar representações femininas em 

manifestações culturais, mas busca compreender como as mulheres constroem narrativas, 

performances e espaços comunicacionais próprios, que dialogam com o feminismo decolonial 

e comunitário, ainda que fora das instituições formais do movimento feminista. Trata-se de 

uma perspectiva que valoriza saberes situados, práticas locais e estratégias simbólicas de 

resistência, incluindo rituais, contações de histórias, músicas, festas populares, mídias 

alternativas e interações comunitárias. 

Além disso, o folkfeminismo permite analisar como essas práticas resistem às 

imposições do patriarcado e da colonialidade do poder, oferecendo modos de agir e se 

expressar que desafiam hierarquias sociais e de gênero. Ao mesmo tempo, a perspectiva 

reconhece a diversidade de experiências femininas, considerando fatores como classe, etnia, 

território, geração e sexualidade. Isso garante uma abordagem interseccional, que evita a 

homogeneização das mulheres populares, dando visibilidade às especificidades e aos 

contextos nos quais se manifestam suas ações comunicacionais. 

Em termos metodológicos, o folkfeminismo pode ser explorado a partir de análises 

bibliográficas, estudos de casos históricos e investigação de manifestações culturais 

documentadas, articulando literatura acadêmica e registros de práticas populares. A proposta 

deste artigo, portanto, é fundamentar teoricamente o termo, abrindo caminho para futuras 

18



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

pesquisas empíricas que investiguem diretamente as vozes e práticas das mulheres nos 

territórios populares latino-americanos. 

Ao propor o folkfeminismo, amplia-se o alcance da folkcomunicação, ao incorporar a 

dimensão de gênero e reforçar a relevância dos estudos feministas latino-americanos para 

compreender os processos comunicacionais de resistência. O conceito se apresenta, assim, 

como um instrumento teórico capaz de nomear, analisar e valorizar práticas culturais 

femininas que, embora muitas vezes invisibilizadas, constituem formas potentes de produção 

de conhecimento e transformação social. Nesse sentido, o folkfeminismo busca, como afirma 

Santos (2007, p. 40), “traduzir saberes em outros saberes, traduzir práticas e sujeitos de uns 

aos outros, é buscar inteligibilidade sem ‘canibalização’, sem homogeneização”, promovendo 

um diálogo entre epistemologias distintas e reafirmando a legitimidade dos saberes populares 

e subalternos. 

 

Considerações finais  

 

O presente artigo propôs o conceito de folkfeminismo como uma categoria analítica 

inovadora para os estudos de comunicação na América Latina, articulando folkcomunicação e 

feminismos latino-americanos. A partir da revisão bibliográfica, evidenciou-se que, embora a 

folkcomunicação valorize as práticas comunicacionais populares como formas de resistência, 

sua abordagem tradicional ainda negligencia as dimensões de gênero e a agência das 

mulheres. O folkfeminismo surge, portanto, como uma resposta teórica a essa lacuna, 

permitindo compreender como mulheres em contextos populares constroem narrativas, 

performances e práticas comunicacionais que desafiam estruturas de opressão e promovem 

resistência simbólica. 

Ao integrar as epistemologias feministas decoloniais e comunitárias à análise da 

cultura popular, o folkfeminismo oferece uma lente interseccional, capaz de reconhecer 

diversidade de experiências e especificidades territoriais, sociais e étnicas. Além disso, o 

conceito enfatiza que a resistência feminina não se dá apenas em espaços institucionais, mas 

se manifesta nas práticas cotidianas, na oralidade, na música, nos rituais e nas mídias 

19



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

alternativas, demonstrando que a comunicação popular pode ser simultaneamente cultural e 

política. 

A proposta teórica aqui apresentada não apenas amplia o campo da folkcomunicação, 

como também contribui para os estudos de gênero, fornecendo um instrumento para analisar 

e valorizar as vozes femininas historicamente marginalizadas. Embora o artigo tenha se 

baseado em revisão bibliográfica, abre-se caminho para pesquisas futuras que investiguem 

empiricamente essas práticas, reforçando a importância do folkfeminismo como ferramenta 

para compreender a resistência, a criatividade e a agência das mulheres na América Latina. 

Em suma, o folkfeminismo não é apenas um conceito acadêmico; é um convite para 

reconhecer, ouvir e valorizar as vozes populares femininas, destacando seu papel central na 

construção de narrativas de resistência, pertencimento e transformação social. As mulheres 

que integram essas práticas comunicacionais situam-se, muitas vezes, entre aqueles que, 

como descreve Beltrão (1980, p. 103), “constituem-se de indivíduos marginalizados por 

contestação à cultura e à organização social estabelecida, em razão de adotarem filosofia e/ou 

política contraposta a ideias e práticas generalizadas da comunidade”. 

Assim, o folkfeminismo reconhece nessas expressões comunicacionais formas 

legítimas de contestação e reexistência, que confrontam a ordem simbólica dominante e 

propõem novos modos de ser e comunicar. Como afirma Castro (2020, p. 93), “o feminismo só 

irá transformar o mundo se estiver disposto a combater o sistema que produz as 

subalternidades e opressões”. Ao incorporar esse princípio, o folkfeminismo amplia a 

compreensão dos processos comunicacionais ao evidenciar o potencial transformador das 

práticas culturais populares. Dessa forma, contribui para que os estudos de comunicação se 

tornem mais sensíveis às relações de gênero e à diversidade cultural, reafirmando o papel da 

comunicação popular como espaço de criação, resistência e emancipação. 

 
 

Referências 
 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 
1980. 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo: Umesp, 
2004. 
 

20



RIF, Ponta Grossa/ PR Volume 23, Número 51, p.12-22, jul./ago. 2025 

Vozes populares e resistência: Propondo o conceito de folkfeminismo na América Latina 

CASTRO, Susana de. Aposta Epistêmica: O Feminismo Descolonial de Yuderkys Espinosa 
Miñoso. Revista Ideação, N. 42, Julho/Dezembro 2020. Disponível em 
https://ojs3.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/download/5486/4756#:~:text=O%20fe
minismo%20s%C3%B3%20ir%C3%A1%20transformar,produz%20as%20subalternidades%20e
%20opress%C3%B5es.&text=%2D%2D%2D%2D%2D%2D%2D,experi%C3%AAncia%20hist%C3
%B3rica%20na%20Am%C3%A9rica%20Latina%E2%80%9D. Acesso em 05 out. 2025. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 3a ed. Rio de Janeiro:  
DP&A, 1999. 
 
MARQUES DE MELO, José. De volta ao futuro: da Folkcomunicação à Folkmídia. In: SCHMIDT,  
Cristina (Org.). Folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e metodológicos. São  
Paulo: Ductor, 2006. 
 
MIÑOSO, Yuderkys E. Fazendo uma genealogia da experiência; o método rumo a uma crítica 
da colonialidade da razão feminista a partir da experiência histórica na América Latina. In:  
Hollanda, Heloisa Buarque (org.) Pensamento Feminista Hoje: perspectiva decolonial. Rio de  
Janeiro: Bazar, 2020. 
 
PERUZZO, Cicília M. K. Conceitos de comunicação popular, alternativa e comunitária 
revisitados e as reelaborações no setor. ECO-Pós, v.12, n.2, maio-agosto 2009, p.46-61. 
Disponível em https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/issue/view/128 acesso em 02 out. 
2025. 
 
SANTOS. Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as Ciências. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2004. 
 
SANTOS. Boaventura de Sousa. Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação social. 
Tradução Mouzar Benedito. São Paulo: Boitempo, 2007. 

21

https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/issue/view/128

