
RIF Artigos/Ensaios 

 

 DOI - 10.5212/RIF.v.23.i51.0003 

 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: 

ancestralidade e resistência no Terreiro de Mãe 

Bena 

Bruna do Carmo Reis Lira1 

Adelson da Costa Fernando2 

 
Submetido em: 20/10/2025 
Aceito em: data 26/11/2025 

 
RESUMO 
Este artigo examina Benedita Pinto, Mãe Bena, líder do Terreiro São Sebastião (Parintins-AM), 
como agente folkcomunicacional, articulando sua agência à dimensão de gênero. Mobiliza-se 
a folkcomunicação para compreender o terreiro como ambiente de mediações simbólicas em 
que sentidos circulam por oralidade, performance, rituais e hospitalidade. Em diálogo com o 
feminismo negro, argumenta-se que a liderança feminina negra estrutura redes de cuidado, 
memória e transmissão de saberes, e que práticas como canto, benzeduras, partilha de 
alimentos e aconselhamento configuram linguagens comunicacionais que enfrentam o 
racismo religioso. O estudo ancora-se em observação participante de festas, rezas e 
atendimentos. Os resultados indicam que Mãe Bena, ao traduzir códigos rituais e regular 
tempos do sagrado, exemplifica a figura do agente folk, enquanto o protagonismo feminino 
organiza a vida coletiva e atualiza ancestralidades afroindígenas. Conclui-se que o terreiro é 
matriz de resistência cultural e sistema comunicacional não hegemônico, no qual a agência de 
Mãe Bena integra comunicação, cuidado e política cotidiana em Parintins. 

 
1 Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Comunicação, Cultura e Amazônia pela Universidade 
Federal do Pará. Mestra em Sociedade e Cultura na Amazônia pela Universidade Federal do Amazonas 
(2024). Graduada em Comunicação Social/ Jornalismo pela Universidade Federal do Amazonas (2021). 
Membra do Grupo de Pesquisa: Socialidades, Intersubjetividades e Sensibilidades Amazônicas (SISA)/UFPA. 
Experiência na área de Comunicação, com ênfase em jornalismo e em estudos sobre religiões afro-
brasileiras. Correio eletrônico: brunalira983@gmail.com 
2 Sociólogo, Professor da Universidade Federal do Amazonas/ICSEZ/ PPGSCA. Pós-doutorando em Jornalismo 
pela Universidade Estadual de Ponta Grossa/UEPG. Doutorado em Ciências da Religião pelo Programa de 
Pós-Graduação em Ciências da Religião (Bolsista/FAPEAM), na Pontifícia Universidade Católica de Goiás 
(PUC-GO). Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia pelo Programa de Pós-Graduação em Sociedade e 
Cultura na Amazônia (2001). Membro do Grupo de Pesquisa TROKANO e Grupo de pesquisa Jornalismo 
Cultural e Folkcomunicação PPGJor/UEPG. Vice-presidente da Rede Brasileira de Estudos e Pesquisas em 
Folkcomunicação. Correio eletrônico: acostaf@ufam.edu.br 



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

 

PALAVRAS-CHAVE: Folkcomunicação; Feminismo negro; Umbanda; Amazônia; 

Ancestralidade. 
 

 
Folk Communication and Black Feminism in 

Parintins: Ancestrality and Resistance in Mãe Bena’s 

Terreiro 

 
ABSTRACT 
 

This article examines Benedita Pinto, known as Mãe Bena, leader of the Terreiro São Sebastião 
in Parintins (AM), as a folk-communication agent and analyzes how her agency is shaped by 
gender. Folk communication is mobilized to understand the terreiro as a space of symbolic 
mediation in which meanings circulate through orality, performance, ritual, and hospitality. In 
dialogue with Black feminist thought, the article argues that Black women’s leadership 
structures networks of care, memory, and knowledge transmission, and that practices such as 
chanting, healing rites, food sharing, and spiritual counseling configure communicative 
languages that confront religious racism. The study is grounded in participant observation 
during festivals, prayers, and consultations, articulating descriptive analysis and theoretical 
interpretation. The results indicate that, by translating ritual codes for diverse publics and 
regulating the tempos of the sacred, Mãe Bena exemplifies the figure of the folk agent, while 
female protagonism organizes collective life and updates Afro-Indigenous ancestries. It 
concludes that the terreiro functions as a matrix of cultural resistance and a non-hegemonic 
communication system in which Mãe Bena’s agency integrates communication, care, and 
everyday politics in Parintins. 
 
KEY-WORDS: Folk communication; Black feminism; Umbanda; Amazon; Ancestry. 

 
 

Folkcomunicación y Feminismo Negro en Parintins: 

Ancestralidad y Resistencia en el Terreiro de Mãe 

Bena 

 

39



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

RESUMEN 
 
Este artículo examina a Benedita Pinto, conocida como Mãe Bena, líder del Terreiro São 
Sebastião en Parintins (AM), como agente folkcomunicacional y analiza cómo su agencia está 
atravesada por la dimensión de género. Se moviliza la folkcomunicación para comprender el 
terreiro como un espacio de mediaciones simbólicas en el que los sentidos circulan mediante 
la oralidad, la performance, los rituales y la hospitalidad. En diálogo con el feminismo negro, 
se sostiene que el liderazgo femenino negro estructura redes de cuidado, memoria y 
transmisión de saberes, y que prácticas como el canto, los ritos de curación, el compartir 
alimentos y el consejo espiritual configuran lenguajes comunicacionales que enfrentan el 
racismo religioso. El estudio se apoya en observación participante durante fiestas, rezos y 
consultas espirituales, articulando análisis descriptivo e interpretación teórica. Los resultados 
indican que, al traducir códigos rituales para públicos diversos y regular los tiempos de lo 
sagrado, Mãe Bena ejemplifica la figura del agente folk, mientras el protagonismo femenino 
organiza la vida colectiva y actualiza ancestralidades afroindígenas. Se concluye que el terreiro 
funciona como matriz de resistencia cultural y como sistema comunicacional no hegemónico, 
en el cual la agencia de Mãe Bena integra comunicación, cuidado y política cotidiana en 
Parintins. 
 

PALABRAS-CLAVE: Folkcomunicación; Feminismo negro; Umbanda; Amazonia; 

Ancestralidad. 

 
 

Introdução 
 

O campo de estudos de folkcomunicação, formulado por Luiz Beltrão (1971), parte do 

entendimento de que grupos subalternizados — política, racial ou economicamente — 

produzem formas próprias de circulação simbólica, distintas das mídias hegemônicas. Para 

Beltrão (1980), os agentes folk, como líderes religiosos, rezadores, parteiras, mestres de 

cultura e festeiros, atuam como mediadores coletivos e difusores de saberes enraizados na 

oralidade, na performance e no corpo. Esses circuitos paralelos de comunicação são 

sustentados por práticas comunitárias que operam fora dos modelos institucionais de mídia, 

mas que organizam modos de vida, memória e pertencimento. 

Na Amazônia, as mediações supracitadas assumem especificidades ligadas ao 

território, à presença afroindígena e às experiências de resistência diante de processos 

históricos de apagamento, colonização e racismo religioso. Destacamos aqui a singularidade 

das mediações culturais e comunicacionais na Amazônia evidenciando que elas são moldadas 

por um contexto histórico e social marcado pela presença afroindígena e pelas lutas contra o 

40



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

apagamento e a colonização. Nessa perspectiva, o território amazônico não é apenas um 

espaço geográfico, mas um território simbólico e de resistência, onde práticas culturais, 

espirituais e religiosas tornam-se formas de reexistência — conceito que remete à capacidade 

de sobreviver e reinventar-se diante da dominação colonial e do racismo religioso. Na 

Amazônia, as mediações comunicacionais e culturais operam como estratégias de visibilidade 

e afirmação identitária, nas quais a memória e o corpo se tornam instrumentos políticos de 

resistência frente às tentativas históricas de silenciamento. 

Autores como Muniz Sodré, Kabengele Munanga e Márcio Goldman oferecem chaves 

teóricas que aprofundam a compreensão dessas dinâmicas culturais. Munanga (1999) 

demonstra que a mestiçagem, convertida em emblema da identidade nacional, opera como 

tecnologia de branqueamento e de neutralização da identidade negra, e propõe, em 

contraposição, a afirmação de uma identidade negra politicamente organizada, que valoriza a 

ancestralidade africana em vez de dissolvê-la no mito da democracia racial; Sodré (1988) 

entende a cultura negra-brasileira não como resíduo “folclórico”, mas como um conjunto de 

práticas que, marcadas pela experiência da escravidão e da diáspora, inventam outros regimes 

de verdade e de comunicação, desestabilizando o modelo nacional branco-burguês; já 

Goldman (2014;2015;2021) lê o afroindígena não como mistura cultural, mas como 

coexistência ontológica e produção contínua de mundos pela ritualidade, pelo corpo e pelas 

práticas coletivas. 

É nesse contexto que se insere Parintins (AM), cidade marcada por expressões 

populares e religiosas que articulam territorialidades, festas e oralidades. Além do Boi-

Bumbá3, os terreiros constituem espaços de produção simbólica e de resistência.  

Esta pesquisa se dá no Terreiro de Umbanda São Sebastião, área subalterna do 

município de Parintins. De natureza empírica, o estudo resulta de um processo de observação 

participante conduzido desde 2021, quando iniciei o acompanhamento do Terreiro ainda no 

contexto do meu Trabalho de Conclusão de Curso. Desde então, o campo tornou-se parte 

contínua da minha trajetória de pesquisa, atravessando também a etapa atual (doutorado), 

 
3 Festival Folclórico de Parintins – Realizado anualmente no último fim de semana de junho, na ilha de 
Parintins (AM), o festival consiste na apresentação ritualizada dos bois-bumbás Garantido (vermelho) e 
Caprichoso (azul), na arena a céu aberto (bumbódromo). Cada agremiação encena, em três noites, um 
espetáculo que reúne música, dança, artesanato, mitos e referências indígenas e afro-amazônicas, 
mobilizando grande parte da população local e projetando a cultura amazônica em escala nacional e 
internacional. 

41



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

em que aprofundo a etnografia das práticas, performances e modos de sociabilidade ali 

produzidos. 

A figura central desta investigação é Benedita Pinto dos Santos, a Mãe Bena, cuja 

atuação como mãe de santo, mulher negra amazônida e liderança religiosa estrutura a 

análise. Os demais integrantes do terreiro — médiuns, filhos e filhas de santo, frequentadores 

e membros do cordão mediúnico — aparecem como sujeitos secundários, compondo a rede 

social e espiritual que circunda a liderança da sacerdotisa, mas sem ocupar o foco 

interpretativo principal. 

Acompanhar Mãe Bena etnograficamente nos permitiu compreender como sua 

liderança reconfigura discursos dominantes que historicamente marginalizaram as 

religiosidades de matriz africana, assim como as vozes femininas nos espaços públicos 

amazônicos. Sob sua condução, oralidade, rituais, festas, aconselhamentos e sistemas de cura 

funcionam como formas de circulação simbólica e como mecanismos de resistência cultural. O 

terreiro, assim, não se apresenta apenas como um espaço devocional, mas como um 

dispositivo de produção de sentido coletivo, de afirmação identitária e de presença 

afroindígena na Amazônia contemporânea. 

O Terreiro São Sebastião, liderado há mais de quatro décadas por Mãe Bena, é 

exemplo de ambiente folk em que religiosidade, memória, cuidado comunitário e 

ancestralidade se entrelaçam; sua atuação ultrapassa o culto e se estabelece como prática 

comunicacional, pedagógica e política. O Terreiro São Sebastião é mais do que um espaço 

religioso: é um território de comunicação e resistência cultural, onde fé, memória e 

ancestralidade se transformam em formas de expressão coletiva e ação política. A liderança 

de Mãe Bena simboliza o poder da tradição oral e das práticas folkcomunicacionais como 

instrumentos de educação, cuidado e afirmação identitária dentro da comunidade. 

A participação de crianças, jovens e idosos nos rituais evidencia redes de transmissão 

comunitária baseadas na experiência do corpo e na atualização de memórias ancestrais. Como 

observa Márcio Goldman, tais práticas não operam segundo a lógica da representação, mas 

por relações de continuidade entre humano, espiritual e território. Essa perspectiva dialoga 

com o conceito de corpo-território, central nas reflexões de Beatriz Nascimento, e ilumina a 

maneira como o corpo ritual se torna superfície de inscrição histórica e política. 

42



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

Ao mesmo tempo, a crítica de Sueli Carneiro ao dispositivo de racialidade possibilita 

compreender de modo mais amplo como a religiosidade de matriz africana, especialmente 

quando protagonizada por mulheres negras, enfrenta processos persistentes de 

silenciamento, repressão e controle moral. 

Sob esse viés interseccional4, pensar a performance de Mãe Bena exigiu articular 

folkcomunicação, feminismo negro e cosmopolíticas afroindígenas como chaves analíticas 

complementares. A religiosidade se evidencia, assim, como forma de comunicação popular, e 

o terreiro emerge como ambiente em que memória, gênero, oralidade e território se 

entrelaçam em modos específicos de existência e enunciação. 

Ao longo do artigo, proponho uma aproximação de Mãe Bena como agente folk — 

categoria desenvolvida posteriormente — para explicitar como sua liderança organiza fluxos 

de sentido, orienta sociabilidades e sustenta redes de cuidado, pertencimento e resistência 

cultural na cidade de Parintins. 

 

Folkcomunicação: teoria, mediações e sistemas populares de circulação 

 
A folkcomunicação nasce da ruptura de Luiz Beltrão com a centralidade das mídias 

hegemônicas nos estudos da comunicação. Sua formulação inicial surge na tese de doutorado 

defendida em 1967, na Universidade de Brasília, onde define a folkcomunicação como o 

“estudo dos agentes e dos meios populares de informação de fatos e expressão de ideias” 

(Beltrão, 1967). Esse marco inaugura uma epistemologia voltada para formas comunicacionais 

produzidas nas margens — não como resíduo do moderno, mas como sistemas próprios de 

circulação simbólica. 

A consolidação da teoria se expande em obras posteriores. Em Comunicação e Folclore 

(Beltrão, 1971), o autor apresenta o capítulo “Folkcomunicação: manifestações e veículos no 

Brasil”, no qual descreve como práticas religiosas, rezas, ladainhas, festas, cordéis, danças, 

 
4 O viés interseccional é uma forma de analisar a realidade social considerando a sobreposição e interação 
de diferentes formas de desigualdade e opressão, como gênero, raça, classe social, sexualidade, religião, 
território, entre outras. O termo interseccionalidade foi proposto pela jurista e filósofa Kimberlé Crenshaw 
(1989), ao observar que as mulheres negras sofriam discriminações específicas que não podiam ser 
explicadas apenas pelo racismo ou apenas pelo sexismo, mas pela intersecção entre ambos. Assim, quando 
falamos em viés interseccional, estamos nos referindo a um olhar analítico e crítico que reconhece que as 
experiências de opressão ou privilégio não são isoladas, mas conectadas e mutuamente condicionadas. 

43



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

mitos, romarias e outras expressões populares se constituem veículos comunicacionais 

baseados na oralidade e na coletividade. Anos depois, em Folkcomunicação: a comunicação 

dos marginalizados (Beltrão, 1980), o conceito se reforça ao destacar que os agentes folk não 

são autoridades formais, mas lideranças carismáticas dotadas de credibilidade comunitária. 

Beltrão (1980) descreve esses agentes como tradutores culturais que intermediam 

mensagens, transmitem conselhos, interpretam o sagrado e mobilizam comunidades por meio 

da escuta, do afeto e da ritualidade. Essa mediação se contrapõe à comunicação massiva por 

depender do vínculo humano, da proximidade espacial e do reconhecimento compartilhado. 

Nessa lógica, o terreiro, a festa popular, a cozinha comunitária, o ritual de cura e o canto 

(ponto cantado) sagrado são entendidos como circuitos alternativos de comunicação. 

A partir dos anos 2000, a teoria ganha estrutura acadêmica mais formal. Amphilo 

(2011) sistematiza a folkcomunicação como teoria da comunicação cultural centrada na 

mediação simbólica exercida por grupos subalternizados. Woitowicz e Fernandes (2018) 

mostram como José Marques de Melo resgatou, divulgou e ampliou o alcance da proposta 

beltraniana, ancorando o campo no estudo de práticas comunitárias, religiosidades populares 

e manifestações tradicionais. Gobbi (2013) destaca o papel de Marques de Melo como 

responsável por legitimar o conceito no interior das ciências da comunicação, tanto em 

programas de pós-graduação quanto na pesquisa empírica. 

Além do enfoque nos agentes, a folkcomunicação também abarca os ambientes de 

transmissão. Beltrão (1971) observa que as mensagens circulam por meios que escapam à 

escrita e à lógica institucional, operando na performance, no canto, na dança, nos conselhos e 

na partilha ritual. Nessa perspectiva, os “circuitos paralelos de comunicação” (Beltrão, 1980) 

não são residuais, mas formas de organização simbólica de grande envergadura, capazes de 

incidir na vida coletiva e resistir a processos de dominação cultural. 

Essa abordagem permite compreender o terreiro como ambiente comunicacional e 

não apenas religioso. Práticas como rezas, cantos de incorporação, oferendas, banhos de 

ervas, vestimentas rituais, festas de santo e partilha de alimentos são veículos folk, pois 

traduzem significados, produzem pertencimento e organizam redes comunitárias. O 

protagonismo de figuras como mães de santo, rezadeiras e benzedeiras confirma o papel do 

agente folk como mediador cultural, afetivo e político. 

44



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

A atuação de Mãe Bena, analisada neste artigo, inscreve-se nessa tradição. Sua 

liderança articula oralidade, corpo, ritual, festa, memória e acolhimento comunitário, 

configurando uma prática folkcomunicacional afroindígena amazônica. Ao mediar sentidos, 

organizar celebrações e sustentar vínculos sociais, sua presença reafirma os fundamentos da 

teoria beltraniana e demonstra a atualidade da folkcomunicação como chave analítica das 

formas de resistência simbólica e comunicacional no Brasil. 

 
Gênero, ancestralidade e resistência: articulação com o feminismo negro 
 

A compreensão da trajetória de Benedita Pinto dos Santos, conhecida como Mãe 

Bena, impõe uma forma de abordagem que vai além da leitura religiosa ou folclórica, 

convocando perspectivas críticas que evidenciem o lugar das mulheres negras amazônicas na 

produção de saberes, na organização comunitária e na resistência cultural. A religiosidade 

afroindígena, quando vivida e transmitida por mulheres, torna-se mais do que expressão 

devocional: assume contornos de prática comunicacional, política e pedagógica. É nesse 

horizonte que a articulação entre feminismo negro e folkcomunicação se mostra frutífera, 

pois possibilita interpretar a atuação de Mãe Bena como liderança feminina negra que, pela 

oralidade, pelo corpo e pelo território, sustenta redes de memória, transmissão e cuidado. 

Lélia Gonzalez (2020)5 destaca que o feminismo negro latino-americano deve ser 

pensado a partir da amefricanidade, categoria que desvela a fusão histórica e cultural de 

matrizes africanas e indígenas nas Américas. Para a autora, essa fusão é silenciada pelos 

regimes coloniais de saber, que rebaixam práticas de oralidade, performance e religiosidade 

popular a meras expressões folclóricas. Ao denunciar o epistemicídio que sistematicamente 

invisibiliza as mulheres negras, Gonzalez insiste que as festas, os rituais e as práticas 

comunitárias não são apenas celebrações, mas linguagens próprias de reinscrição da 

ancestralidade no cotidiano. No terreiro de Mãe Bena, tal concepção é verificável nos 

 
5 No texto “A categoria político-cultural de amefricanidade” (1988), a pensadora afirma que essa categoria 
pode ser observada desde os primórdios da presença negra nas Américas:  “Já na época escravista, ela se 
manifestava nas revoltas, na elaboração de estratégias de resistência cultural, no desenvolvimento de 
formas alternativas de organização social livre, cuja expressão concreta se encontra nos quilombos, 
cimarrones, cumbes, palenques, marronages, maroom societies, espraiadas pelas mais diferentes paragens 
de todo o continente. (…) Reconhecê-la é, em última instância, reconhecer um gigantesco trabalho de 
dinâmica cultural que não nos leva para o lado do Atlântico, mas que nos traz de lá e nos transforma no que 
somos hoje: amefricanos.” 

45

https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf


RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

cânticos, nas danças e nas rezas que, ao mesmo tempo em que evocam orixás e entidades, 

atualizam histórias afroindígenas amazônicas de resistência à colonialidade. 

A crítica de Sueli Carneiro (2023), ao dispositivo de racialidade, aprofunda essa análise 

ao mostrar como o racismo organiza hierarquias sociais que atravessam corpo, gênero e 

religião. A Umbanda, enquanto expressão de religiosidade afro-brasileira, enfrenta 

marginalização por parte do cristianismo institucional, do Estado e de setores 

neopentecostais, e essa marginalização é intensificada quando se trata de lideranças 

femininas negras. Mãe Bena, ao conduzir um terreiro em Parintins, encarna essa encruzilhada 

de opressões e resistências. Sua posição expõe não apenas o racismo religioso, mas também a 

tentativa de silenciamento de uma voz feminina negra amazônida que exerce autoridade 

comunitária e espiritual. Nesse sentido, a resistência de Mãe Bena não está apenas no rito 

religioso, mas em manter o terreiro aberto, formar novas gerações e sustentar um espaço de 

cuidado coletivo, práticas que podem ser lidas como atos comunicacionais de enfrentamento. 

Nesse debate, Angela Davis (2016) contribui com uma perspectiva histórica 

fundamental ao mostrar que mulheres negras, ao longo da diáspora, sempre ocuparam papéis 

centrais na organização de redes coletivas de sobrevivência, combinando religiosidade, 

trabalho comunitário e transmissão de conhecimento. A experiência do terreiro de Mãe Bena 

dialoga com essa leitura, pois nele a liderança feminina não se limita à condução ritual: 

envolve preparar alimentos e banhos, organizar festas, acolher frequentadores em momentos 

de dor, orientar famílias, transmitir narrativas e assegurar a continuidade de tradições. Trata-

se de uma “política do cotidiano” que resiste pela materialidade da comida partilhada, pelo 

gesto corporal, pela escuta e pelo canto — dimensões que, como Davis demonstra, sempre 

constituíram as práticas de resistência feminina negra. 

De outro modo, Beatriz Nascimento (2021), em Uma história feita por mãos negras, 

formula a noção de corpo-território, na qual o corpo negro é compreendido como arquivo 

vivo de memória e de história. O corpo de Mãe Bena, em performance ritual, comunica e 

atualiza essa ancestralidade: seus cantos, suas danças, suas rezas e até o modo como se veste 

em ocasiões festivas são formas de reinscrever narrativas coletivas no presente. O corpo, 

nesse sentido, não é representação, mas linguagem e veículo de comunicação. Essa 

concepção se articula diretamente com a folkcomunicação, uma vez que a circulação de 

sentidos não se dá pelos meios massivos, mas pela presença encarnada, pela performance e 

46



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

pelo gesto repetido, que formam públicos, regulam expectativas e consolidam 

pertencimentos. 

Nesse ponto, torna-se indispensável dialogar com as contribuições de Marcio 

Goldman, que tem desenvolvido uma teoria etnográfica sobre as relações afroindígenas no 

Brasil. Em Nada é igual: variações sobre a relação afroindígena (2014), Goldman mostra como 

as tradições religiosas e culturais negras e indígenas se cruzam, transformam e recriam em 

contextos locais, produzindo arranjos que desafiam noções fixas de identidade. Em 

Quinhentos anos de contato (2015), o autor insiste que não se trata de mestiçagem passiva, 

mas de uma contramestiçagem, na qual as comunidades reelaboram criativamente os 

encontros coloniais. Finalmente, em Por uma teoria etnográfica da (contra)mestiçagem 

(2021), Goldman enfatiza que a relação afroindígena é menos fusão e mais tensão criativa, em 

que diferença e tradução se entrelaçam continuamente. Essa perspectiva ilumina o terreiro de 

Mãe Bena como espaço afroindígena, em que entidades como caboclos e pretos-velhos 

comunicam cosmologias que articulam territórios, corpos e ancestralidades diversas. 

Ao relacionar esses aportes ao campo da folkcomunicação, compreendemos que o 

terreiro não é apenas espaço religioso, mas ambiente folk em que a comunicação se dá por 

mediações femininas negras, corporificadas em práticas de cuidado, oralidade e performance. 

Como formula Beltrão (1971; 1980), os agentes folk são mediadores simbólicos que traduzem 

códigos coletivos em práticas acessíveis, construindo sentidos para comunidades 

marginalizadas. Mãe Bena exemplifica essa função: ela traduz mensagens espirituais em 

conselhos práticos, conduz rituais de modo que todos possam participar, organiza festas que 

mobilizam crianças, jovens e idosos, e partilha alimentos que produzem vínculos afetivos e 

simbólicos. 

Em síntese, a articulação entre feminismo negro e folkcomunicação permite 

compreender a liderança de Mãe Bena como lugar de resistência cultural afroindígena na 

Amazônia. Sua atuação revela que o terreiro é um espaço onde ancestralidade, gênero, corpo 

e território se encontram como modos de existência e enunciação, e onde a comunicação se 

faz pela vida partilhada, pela memória encarnada e pela continuidade dos laços comunitários. 

Ou seja, o feminismo negro e a folkcomunicação se complementam na interpretação de 

figuras como Mãe Bena. Enquanto o feminismo negro oferece um olhar interseccional e de 

resistência às opressões de gênero, raça e classe, a folkcomunicação revela as formas 

47



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

populares de expressão e mediação cultural que emergem das margens. Assim, a liderança de 

Mãe Bena é compreendida não apenas como religiosa, mas como ato comunicativo, político e 

ancestral, que reafirma a memória e a identidade afroindígena amazônica frente ao 

colonialismo e ao racismo estrutural. 

 

Mãe Bena: uma liderança folkcomunicacional 
 

Benedita Pinto dos Santos, conhecida como Mãe Bena, tem 62 anos e mais de quatro 

décadas de atuação como mãe de santo. É natural da Comunidade Paraná do Arco, 

pertencente ao município de Parintins (AM), e costuma dizer que já nasceu com o dom da 

mediunidade. Na infância, sofria desmaios na escola e nos rios, sem compreender o que lhe 

acontecia nem saber lidar com aquelas espiritualidades. A recusa inicial vinha justamente do 

peso das responsabilidades que a mediunidade implicava. 

Segundo relata, um momento decisivo em sua trajetória foi o nascimento da primeira 

filha, Zoca, somado à enfermidade de sua mãe, Antônia Pinto. Nessa ocasião, o caboclo 

Birajara (Ubirajara) lhe teria pedido que tomasse uma decisão definitiva, “eterna”, da qual 

poderia depender a vida da própria mãe. Aos 18 anos, ainda muito jovem, Bena aceitou o 

compromisso com suas entidades e iniciou o desenvolvimento mediúnico no terreiro do pai 

de santo Daniel6, em um processo que ela chama de “tratamento espiritual” – o tempo 

necessário para compreender e assumir plenamente sua missão na mediunidade. 

Ao longo dessa caminhada, Mãe Bena sempre contou com o apoio dos cinco filhos e 

do marido7, já falecido, que foram fundamentais para que se sentisse mais segura e engajada 

na missão espiritual. Após algumas mudanças de endereço, ela conseguiu firmar o terreiro de 

São Sebastião nas proximidades da estrada do Macurany. Essas mudanças, no entanto, 

estiveram marcadas por episódios de intolerância religiosa8. No primeiro assentamento do 

terreiro, inaugurado na década de 1980, no Beco Raimundo Luiz de Menezes (Parintins), 

vizinhos de outras correntes religiosas realizavam cultos em frente à sua casa com o objetivo 

 
6 Primeiro Babalorixá do município de Parintins. 
7 Ainda vivo no período da entrevista. 
8 A intolerância religiosa também é considerada crime previsto no Código Penal Brasileiro, como consta no 
Art. 208: “escarnecer de alguém publicamente, por motivo de crença ou função religiosa; impedir ou 
perturbar cerimônia ou prática de culto religioso; vilipendiar publicamente ato ou objeto de culto religioso” 
(BRASIL, 1940). 

48



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

de “expulsar o demônio” daquele lugar. Organizaram inclusive um abaixo-assinado para forçá-

la a sair. Mãe Bena respondia que só deixaria o local quando assim o desejasse, o que acabou 

gerando um caso policial. Apesar disso, permaneceu ali por cerca de vinte anos. 

Mais tarde, mudou-se para outro endereço, mas o incômodo por parte da vizinhança 

continuou, o que contribuiu para que ela passasse a buscar áreas mais periféricas da cidade. 

Há mais de 16 anos, Mãe Bena reside na rua Pecuarista Osmar Faria, bairro Jacareacanga, 

número 331, zona oeste de Parintins, em uma área considerada subalterna do município. A 

Universidade Federal do Amazonas (UFAM) acabou se tornando referência para quem procura 

o terreiro de São Sebastião, dada a proximidade. 

Ela conta que foi a primeira moradora da localidade. Quando chegou, o bairro não 

possuía infraestrutura básica: foi necessário que Mãe Bena e o esposo arcassem com os 

custos de abertura da rua até a residência, além da instalação da rede elétrica e da encanação 

de água. À época, tratava-se de um lugar praticamente deserto e de difícil acesso. 

Atualmente, ainda se nota a precariedade das vias, sem asfaltamento e sem qualquer 

sinalização indicando a presença de um terreiro de Umbanda. 

Ao aproximar-se do terreno de Mãe Bena, porém, a percepção muda: sente-se outra 

qualidade de ambiente, “marcada por uma energia espiritual própria”. O terreiro está situado 

próximo a uma área de mata e a um lago, o que, aos olhos da própria sacerdotisa e de seus 

frequentadores, reforça a conexão entre as forças da natureza e o espaço ritual, sobretudo 

porque o anfitrião do terreiro é Oxóssi. Ainda que esse não tenha sido o motivo principal do 

deslocamento para o local, a ambiência natural intensifica o vínculo entre o mundo terreno e 

o mundo espiritual que ali se atualiza. 

É Mãe Bena, sacerdotisa, que ordena e dirige seu terreiro com permissão de seu guia 

de cabeça – Pena Verde – e demais entidades de sua corrente. Bate o seu tambor, acende 

suas velas, faz suas obrigações nos dias e horários como manda os preceitos e crenças, ajuda 

os médiuns da casa no desenvolvimento espiritual, faz seus banhos, chás e trabalho, aprende 

seus pontos cantados durante os cuidados com a casa, plantas e costuras de roupas de suas 

entidades. Ela é a matriarca que ensina, estabelece regras e resiste a processos sociais, 

culturais e religiosos dentro de uma cidade, predominantemente, católica. Ainda que Mãe 

Bena também tenha uma relação direta com o catolicismo em decorrência de sua criação e 

prática, não é suficiente para evitar discursos preconceituosos advindos de terceiros. 

49



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

Entretanto, a líder espiritual assume a dupla religiosidade (umbandista e católica), sem que 

essas interfiram, entre si, o sentido negativo do polêmico “sincretismo religioso”.  

Segundo a religiosa, cada entidade tem o momento certo para ser servida, 

reverenciada, assentada, cultuada de modo peculiar, assim sendo, cada uma recebe os 

cuidados que rege as particularidades de acordo com sua corrente religiosa. Além de uma 

dupla religiosidade, Mãe Bena se autoreconhece como “mulher preta”, “amazônida”, 

militante do povo do terreiro. Ela carrega consigo, em seu corpo, em sua fala, em suas 

vestimentas, em seus pontos cantados, o terreiro (ancestralidade, território e memória), a 

força e a luta negra-coletiva para além das demarcações geográficas do terreiro. Nesse 

processo histórico, a trajetória de Mãe Bena passou a ser reconhecida como referência 

religiosa no município de Parintins, no Médio e Baixo Amazonas, construindo, desconstruindo 

e reconstruindo seu protagonismo feminino. Tais reconhecimentos vieram a partir de 2019, 

quando foi homenageada pela Assembleia Legislativa do Amazonas (ALEAM), bem como 

outras em Parintins. Além disso, tem participado diretamente de eventos, palestras, rodas de 

conversas, amostras culturais, cênicas dos bois bumbás de Parintins (durante o Festival 

Folclórico de Parintins) e demais grupos socioculturais. Sua presença nesses espaços 

socioculturais, potencializa sua voz negra, amazônida, religiosa, ressignificando seu 

protagonismo feminino e resistência histórica. 

A atuação de Mãe Bena, evidencia com precisão a figura do agente folkcomunicacional 

tal como formulada por Luiz Beltrão. Desde as primeiras elaborações, Beltrão (1971) observa 

que em contextos populares a circulação de mensagens, valores e narrativas se dá por meio 

de sujeitos que atuam como intérpretes de códigos, mediadores simbólicos e articuladores 

comunitários, especialmente quando o acesso aos meios massivos é limitado ou quando as 

práticas culturais não se deixam traduzir pelas linguagens hegemônicas. Essa formulação é 

retomada com maior robustez em obras posteriores, nas quais o autor enfatiza que o agente 

folk comunica por meio de oralidade, gestos, conselhos, religiosidades, festividades e vínculos 

afetivos, constituindo sistemas paralelos de comunicação (Beltrão, 1980). 

Esse tipo de mediação, baseado na confiança e no vínculo presencial, também dialoga 

de forma indireta com os resultados identificados por Lazarsfeld (1944), para quem a 

influência pessoal pode superar o alcance da mídia quando se trata de orientar condutas, 

crenças ou decisões práticas. Embora baseado em outro contexto, o princípio do “fluxo 

50



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

comunicacional em dois tempos” ajuda a compreender por que figuras como Mãe Bena 

possuem legitimidade para reinterpretar mensagens, reorganizar sentidos e traduzir 

experiências conforme o universo simbólico de seu grupo. 

No caso do Terreiro São Sebastião, essa mediação não se restringe à transmissão 

verbal ou ritualística, mas incorpora gestos cotidianos, aconselhamento, escuta atenta, 

organização de festas e administração coletiva do espaço sagrado. A oralidade – cantada, 

falada ou entoada – funciona como eixo de preservação de tradições, enquanto o corpo em 

performance inscreve a memória no presente. As rezas, os pontos, a escolha das cores, o 

preparo dos alimentos e a disposição dos objetos litúrgicos configuram narrativas 

comunicacionais nas quais cada elemento possui intencionalidade e função comunitária. 

Essa dimensão performática é fundamental para compreender o que Beltrão 

reconhece como “veículos” e “manifestações” populares. A comunicação não se dá apenas 

pela fala, mas pela articulação sensorial de canto, dança, ritmo, alimentação ritual, partilha e 

acolhimento. As festas organizadas por Mãe Bena — como as homenagens a Zé Raimundo, 

Pretos-Velhos ou Caboclos — mobilizam redes de parentesco, vizinhança e amizade, reunindo 

moradores que nem sempre se identificam como praticantes da umbanda, mas que 

encontram no terreiro um espaço de confiança, cura ou escuta. 

A trajetória da sacerdotisa confirma o que Melo (2013) descreve como legitimidade 

comunitária do agente folk: sua autoridade é construída a partir da experiência, do 

reconhecimento simbólico e da capacidade de estabelecer pontes entre mundos distintos. No 

caso de Mãe Bena, sua mediunidade precoce9, as décadas de atuação e a rede familiar que a 

apoia produziram um lastro de credibilidade que sustenta sua presença como referência 

espiritual e comunicacional em Parintins. Diferente de uma liderança formal, sua autoridade 

se manifesta na escuta das demandas, na tradução das mensagens espirituais, na orientação 

de conflitos familiares e na condução dos rituais. 

A hospitalidade emerge como estratégia comunicacional potente: quem chega ao 

terreiro é recebido não apenas com comida e bebida gratuita, mas com acolhimento afetivo, 

atenção individualizada e respeito às diferenças de crença, idade ou classe. Esse acolhimento 

 
9 “Mediunidade precoce” normalmente se refere a manifestações mediúnicas já na infância ou adolescência, 
antes de uma iniciação formal. Deste modo, em muitos trabalhos de história oral/espiritualidade afro-
brasileira, há casos mediáticos desse tipo — por exemplo, Mãe Cacilda, da Umbanda carioca, que 
manifestou mediunidade ainda aos 7 anos.  

51



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

inverte estigmas históricos associados à umbanda, transformando o terreiro em ambiente de 

experimentação ética, política e simbólica. A comunicação, aqui, não ocorre como 

transmissão de doutrina, mas como construção de pertencimento. 

A performance ritual também se constitui como linguagem estética e pedagógica. Ao 

“puxar o ponto”, Mãe Bena convoca coletivamente memórias, entidades e afetos. Quando 

entoa cânticos sem microfone, com pés descalços e vestes alinhadas ao orixá ou entidade da 

ocasião, ela reorganiza o espaço, o tempo e a atenção dos presentes. O silêncio antecede a 

incorporação; o tambor sinaliza a transição; o corpo indica a chegada das entidades. Cada 

gesto opera como mensagem reconhecida pela comunidade, como descreve Beltrão (1980) ao 

tratar do agente folk como tradutor de códigos e sensibilizador de públicos. 

O terreiro, portanto, não é apenas cenário ritual, mas ambiente folk — no sentido 

desenvolvido por Gobbi (2013), Amphilo (2011) e Woitowicz e Fernandes (2018) — onde a 

comunicação emerge da prática, e não de dispositivos técnicos. As festas, os atendimentos e 

os ritos consolidam públicos e circuitos comunicacionais que independem da mídia massiva, 

mas que produzem efeitos sociais concretos: resolução de conflitos, organização de redes de 

solidariedade, produção de memória, resistência religiosa, educação informal e elaboração do 

sofrimento. 

O papel de Mãe Bena como mediadora se intensifica nos momentos de 

aconselhamento, quando ela traduz mensagens espirituais em orientações práticas sobre 

saúde, família, trabalho ou proteção. A tradução simbólica que realiza vai ao encontro da 

definição beltraniana de folkcomunicador como alguém que, inserido na comunidade 

marginalizada, sabe converter linguagens, criar vocabulários acessíveis e reatualizar narrativas 

ancestrais. Isso se revela tanto na entonação vocal quanto na escuta atenta, na escolha do 

momento certo para falar ou silenciar, na indicação de banhos, rezas ou oferendas conforme a 

necessidade. 

A acessibilidade do terreiro — construído com materiais simples, expandido pela 

colaboração de parentes e vizinhos, sustentado por trocas e doações — aponta para modos 

de organização comunitária que reforçam a sua natureza folk. Os frequentadores retornam 

porque reconhecem ali um espaço de confiança, cura e interação, e porque a mediação 

exercida por Mãe Bena legitima práticas que o racismo religioso tenta desqualificar. Sua 

52



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

liderança desafia a lógica colonial que associa religiosidades de matriz africana à superstição, 

afirmando a umbanda como forma de conhecimento, cuidado e produção de sentido coletivo. 

Desse modo, reconhecer Mãe Bena como uma liderança folkcomunicacional é afirmar 

que o terreiro opera como sistema de comunicação popular em que oralidade, corpo, afeto, 

memória e território constituem linguagens vivas. Sua atuação confirma as formulações 

centrais de Beltrão (1971; 1980) e dos estudiosos que consolidaram o campo, demonstrando 

que a folkcomunicação não é apenas categoria analítica, mas prática de resistência e 

existência cotidiana. A liderança de Mãe Bena atualiza e amplia esse conceito ao inscrevê-lo 

na Amazônia, onde a articulação entre ancestralidade afroindígena, religiosidade e mediação 

comunitária revela uma política comunicacional enraizada no corpo e no território. 

 

Considerações finais 
 

À luz do arcabouço da folkcomunicação formulado por Beltrão (1971; 1980) e das 

contribuições do feminismo negro e das relações afroindígenas trabalhadas por Gonzalez 

(2020), Carneiro (2023), Davis (2016), Nascimento (2021) e Goldman (2014; 2015; 2021), a 

trajetória de Mãe Bena evidencia que práticas religiosas de matriz afroindígena constituem 

sistemas comunicacionais próprios, organizados fora das mídias hegemônicas e ancorados na 

oralidade, na performance e nas redes de cuidado. O terreiro não opera como resíduo cultural 

ou apêndice ritual, mas como ambiente folk vivo, no qual circulação simbólica, 

aconselhamento, cantos, gestos, festas e benzimentos configuram um circuito de produção de 

sentido que articula corpo, memória, espiritualidade e comunidade. 

A mediação exercida por Mãe Bena dá forma a uma comunicação que não separa o 

sagrado do cotidiano. Sua liderança, construída ao longo de décadas, mobiliza diferentes 

linguagens — voz, canto, silêncio, toque, distribuição de alimentos, acolhimento ritual e 

organização de obrigações — compondo um fluxo comunicativo que ressoa a definição 

beltraniana de agente folk: alguém legitimado não por autoridade institucional, mas por 

prestígio, confiança e capacidade de traduzir códigos culturais em práticas coletivas. Essa 

legitimidade, contudo, não se restringe ao campo espiritual. Ela atua no enfrentamento ao 

racismo religioso, na desestigmatização das religiões afro-brasileiras e na reinvenção de 

estratégias de permanência em territórios marcados pela desigualdade. 

53



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

A leitura interseccional construída ao longo do artigo permite compreender que a 

comunicação que emerge do terreiro está atravessada por gênero, raça e ancestralidade. As 

reflexões de Gonzalez (2020) sobre amefricanidade, de Carneiro (2023) acerca do dispositivo 

de racialidade, de Davis (2016) sobre o trabalho e a coletividade feminina negra e de 

Nascimento (2021) sobre corpo-território ajudam a reconhecer que a mediação de Mãe Bena 

é também política e pedagógica. Sua atuação reinscreve no presente as memórias 

afroindígenas amazônicas, atualizando saberes que resistem ao apagamento e sustentam 

pertenças comunitárias. A continuidade das festas, rezas, banhos, partilhas e conselhos 

reforça um modo de comunicação que se faz pela repetição ritual e pelo vínculo afetivo com o 

território. 

O terreiro, como ambiente folk, transforma sociabilidades e reorganiza a experiência 

coletiva a partir de práticas comunicacionais que não dependem da mediação massiva ou 

institucional. Em vez disso, mobiliza públicos diversos — filhos de santo, frequentadores, 

vizinhos, curiosos, moradores em busca de cura ou orientação —, reconfigurando o cotidiano 

por meio de vínculos, partilhas e narrativas. O que se observa não é apenas resistência 

simbólica, mas a produção ativa de mundos possíveis, em que ancestralidade, solidariedade, 

religiosidade e comunicação se entrelaçam como modos de existência. 

A experiência de Mãe Bena permite afirmar que a folkcomunicação não se limita à 

tradução de mensagens da mídia de massa, mas compreende circuitos próprios de produção, 

circulação e atualização de saberes. Sua liderança demonstra que mulheres negras 

amazônicas continuam a exercer funções de mediação cultural e política, sustentando redes 

coletivas de apoio e continuidade espiritual. Nesse sentido, o terreiro é menos um refúgio e 

mais um centro de elaboração de mundos, onde oralidade, corpo e memória compõem uma 

gramática de resistência cotidiana. 

Conclui-se que, ao articular gênero, ancestralidade e comunicação, o caso de Mãe 

Bena amplia os horizontes da folkcomunicação e evidencia a centralidade das mulheres 

negras na manutenção de sistemas simbólicos populares. A religiosidade afroindígena 

amazônica, longe de representar resquício folclórico, afirma-se como matriz de produção de 

sentido, pedagogia do comum e política do cotidiano. Como contribuição, o estudo indica que 

a liderança de mulheres como Mãe Bena deve ser reconhecida como prática 

folkcomunicacional contemporânea, cuja relevância ultrapassa o âmbito religioso para incidir 

54



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

sobre memória coletiva, enfrentamento do racismo e invenção de formas de viver em 

comunidade. É precisamente por comunicar vida — na festa, no corpo, na escuta, na cura e na 

palavra — que o terreiro resiste e se torna referência pública de dignidade e permanência em 

Parintins. 

 
Referências 
 
AMPHILO, Maria Isabel. Folkcomunicação: por uma teoria da comunicação cultural. Anuário 
Unesco/Metodista de Comunicação Regional, ano 15, n. 15, p. 193–212, jan./dez. 2011. 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares de 
informação de fatos e expressão de ideias. Tese (Doutorado) — Universidade de Brasília, 
1967. 
 
BELTRÃO, Luiz. Comunicação e Folclore: um estudo dos agentes e dos meios populares de 
informação de fatos e expressão de ideias. São Paulo: Edições Melhoramentos, 1971. 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 
1980. 
 
CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 
 
DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 
 
GOBBI, Maria Cristina. José Marques de Melo e os estudos científicos da Folkcomunicação. 
Revista Internacional de Folkcomunicação, v. 11, n. 22, p. 10–28, jan./abr. 2013. 
 
GOLDMAN, Marcio. A relação afroindígena. Cadernos de Campo, São Paulo, n. 23, p. 1–381, 
2014. 
 
GOLDMAN, Marcio. “Quinhentos anos de contato”: por uma teoria etnográfica da 
(contra)mestiçagem. Mana, v. 21, n. 3, p. 641–659, 2015. 
 
GOLDMAN, Marcio. “Nada é igual”: variações sobre a relação afroindígena. Mana, v. 27, n. 2, 
p. 1–39, 2021. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 
LAZARSFELD, Paul F.; BERELSON, Bernard; GAUDET, Hazel. The People’s Choice: How the 
Voter Makes Up His Mind in a Presidential Campaign. New York: Columbia University Press, 
1944. 
 

55



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p.39-57, jul./dez. 2025 

Folkcomunicação e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resistência no Terreiro de 
Mãe Bena 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. Petrópolis: Vozes, 1999. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 
 
SODRÉ, Muniz. A verdade seduzida: por um conceito de cultura no Brasil. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Francisco Alves, 1988. 
WOITOWICZ, Karina Janz; FERNANDES, Guilherme Moreira. José Marques de Melo e a história 
da Folkcomunicação: contribuições para o estudo da comunicação dos marginalizados. 
Revista Brasileira da História da Mídia, v. 7, n. 2, jul./dez. 2018. 

56


