RIF Artigos/Ensaios

DOI - 10.5212/RIF.v.23.i51.0003

Folkcomunicacao e feminismo negro em Parintins:
ancestralidade e resisténcia no Terreiro de Mae

Bena

Bruna do Carmo Reis Lira?

Adelson da Costa Fernando?

Submetido em: 20/10/2025
Aceito em: data 26/11/2025

RESUMO

Este artigo examina Benedita Pinto, Mae Bena, lider do Terreiro Sdo Sebastido (Parintins-AM),
como agente folkcomunicacional, articulando sua agéncia a dimensao de género. Mobiliza-se
a folkcomunicacdo para compreender o terreiro como ambiente de mediages simbdlicas em
gue sentidos circulam por oralidade, performance, rituais e hospitalidade. Em didlogo com o
feminismo negro, argumenta-se que a lideranga feminina negra estrutura redes de cuidado,
memodria e transmissdo de saberes, e que prdticas como canto, benzeduras, partilha de
alimentos e aconselhamento configuram linguagens comunicacionais que enfrentam o
racismo religioso. O estudo ancora-se em observacdo participante de festas, rezas e
atendimentos. Os resultados indicam que Mae Bena, ao traduzir cédigos rituais e regular
tempos do sagrado, exemplifica a figura do agente folk, enquanto o protagonismo feminino
organiza a vida coletiva e atualiza ancestralidades afroindigenas. Conclui-se que o terreiro é
matriz de resisténcia cultural e sistema comunicacional ndo hegemonico, no qual a agéncia de
Made Bena integra comunicacdo, cuidado e politica cotidiana em Parintins.

! Doutoranda no Programa de P4s-Graduagdo em Comunicacdo, Cultura e Amazdnia pela Universidade
Federal do Pard. Mestra em Sociedade e Cultura na Amazonia pela Universidade Federal do Amazonas
(2024). Graduada em Comunicagdo Social/ Jornalismo pela Universidade Federal do Amazonas (2021).
Membra do Grupo de Pesquisa: Socialidades, Intersubjetividades e Sensibilidades Amazonicas (SISA)/UFPA.
Experiéncia na drea de Comunicagdo, com énfase em jornalismo e em estudos sobre religides afro-
brasileiras. Correio eletrénico: brunalira983@gmail.com

2 Sociblogo, Professor da Universidade Federal do Amazonas/ICSEZ/ PPGSCA. Pés-doutorando em Jornalismo
pela Universidade Estadual de Ponta Grossa/UEPG. Doutorado em Ciéncias da Religido pelo Programa de
Pés-Graduagdo em Ciéncias da Religido (Bolsista/FAPEAM), na Pontificia Universidade Catdlica de Goias
(PUC-GO). Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazonia pelo Programa de Pés-Graduagdo em Sociedade e
Cultura na Amazonia (2001). Membro do Grupo de Pesquisa TROKANO e Grupo de pesquisa Jornalismo
Cultural e Folkcomunicagdo PPGJor/UEPG. Vice-presidente da Rede Brasileira de Estudos e Pesquisas em
Folkcomunicagdo. Correio eletrénico: acostaf@ufam.edu.br



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

PALAVRAS-CHAVE: Folkcomunicacdo; Feminismo negro; Umbanda; Amazonia;
Ancestralidade.

Folk Communication and Black Feminism in
Parintins: Ancestrality and Resistance in Mae Bena’s

Terreiro

ABSTRACT

This article examines Benedita Pinto, known as Mae Bena, leader of the Terreiro S3o Sebastido
in Parintins (AM), as a folk-communication agent and analyzes how her agency is shaped by
gender. Folk communication is mobilized to understand the terreiro as a space of symbolic
mediation in which meanings circulate through orality, performance, ritual, and hospitality. In
dialogue with Black feminist thought, the article argues that Black women’s leadership
structures networks of care, memory, and knowledge transmission, and that practices such as
chanting, healing rites, food sharing, and spiritual counseling configure communicative
languages that confront religious racism. The study is grounded in participant observation
during festivals, prayers, and consultations, articulating descriptive analysis and theoretical
interpretation. The results indicate that, by translating ritual codes for diverse publics and
regulating the tempos of the sacred, Mae Bena exemplifies the figure of the folk agent, while
female protagonism organizes collective life and updates Afro-Indigenous ancestries. It
concludes that the terreiro functions as a matrix of cultural resistance and a non-hegemonic
communication system in which Mae Bena’s agency integrates communication, care, and
everyday politics in Parintins.

KEY-WORDS: Folk communication; Black feminism; Umbanda; Amazon; Ancestry.

Folkcomunicaciéon y Feminismo Negro en Parintins:
Ancestralidad y Resistencia en el Terreiro de Mae

Bena

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

RESUMEN

Este articulo examina a Benedita Pinto, conocida como Madae Bena, lider del Terreiro Sao
Sebastido en Parintins (AM), como agente folkcomunicacional y analiza cdmo su agencia estd
atravesada por la dimension de género. Se moviliza la folkcomunicacion para comprender el
terreiro como un espacio de mediaciones simbdlicas en el que los sentidos circulan mediante
la oralidad, la performance, los rituales y la hospitalidad. En didlogo con el feminismo negro,
se sostiene que el liderazgo femenino negro estructura redes de cuidado, memoria vy
transmisién de saberes, y que practicas como el canto, los ritos de curacion, el compartir
alimentos y el consejo espiritual configuran lenguajes comunicacionales que enfrentan el
racismo religioso. El estudio se apoya en observacidén participante durante fiestas, rezos y
consultas espirituales, articulando andlisis descriptivo e interpretacion tedrica. Los resultados
indican que, al traducir cédigos rituales para publicos diversos y regular los tiempos de lo
sagrado, Mae Bena ejemplifica la figura del agente folk, mientras el protagonismo femenino
organiza la vida colectiva y actualiza ancestralidades afroindigenas. Se concluye que el terreiro
funciona como matriz de resistencia cultural y como sistema comunicacional no hegemonico,
en el cual la agencia de Mae Bena integra comunicacion, cuidado y politica cotidiana en
Parintins.

PALABRAS-CLAVE: Folkcomunicacién; Feminismo negro; Umbanda; Amazonia;
Ancestralidad.

Introdugio

O campo de estudos de folkcomunicagdo, formulado por Luiz Beltrdo (1971), parte do
entendimento de que grupos subalternizados — politica, racial ou economicamente —
produzem formas préprias de circulacdo simbdlica, distintas das midias hegemonicas. Para
Beltrdo (1980), os agentes folk, como lideres religiosos, rezadores, parteiras, mestres de
cultura e festeiros, atuam como mediadores coletivos e difusores de saberes enraizados na
oralidade, na performance e no corpo. Esses circuitos paralelos de comunicacdo sdo
sustentados por praticas comunitdrias que operam fora dos modelos institucionais de midia,
mas que organizam modos de vida, meméria e pertencimento.

Na Amazbnia, as mediacdes supracitadas assumem especificidades ligadas ao
territério, a presenca afroindigena e as experiéncias de resisténcia diante de processos
historicos de apagamento, colonizagdo e racismo religioso. Destacamos aqui a singularidade
das mediac¢des culturais e comunicacionais na Amazodnia evidenciando que elas sdao moldadas
por um contexto histdrico e social marcado pela presenca afroindigena e pelas lutas contra o

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

apagamento e a colonizacdo. Nessa perspectiva, o territério amazbnico ndo é apenas um
espaco geografico, mas um territorio simbdlico e de resisténcia, onde praticas culturais,
espirituais e religiosas tornam-se formas de reexisténcia — conceito que remete a capacidade
de sobreviver e reinventar-se diante da dominagdo colonial e do racismo religioso. Na
Amazonia, as mediagcdes comunicacionais e culturais operam como estratégias de visibilidade
e afirmacao identitaria, nas quais a memoaria e o corpo se tornam instrumentos politicos de
resisténcia frente as tentativas histdricas de silenciamento.

Autores como Muniz Sodré, Kabengele Munanga e Marcio Goldman oferecem chaves
tedricas que aprofundam a compreensdo dessas dindmicas culturais. Munanga (1999)
demonstra que a mesticagem, convertida em emblema da identidade nacional, opera como
tecnologia de branqueamento e de neutralizagdo da identidade negra, e propde, em
contraposicdo, a afirmacdo de uma identidade negra politicamente organizada, que valoriza a
ancestralidade africana em vez de dissolvé-la no mito da democracia racial; Sodré (1988)
entende a cultura negra-brasileira ndo como residuo “folclérico”, mas como um conjunto de
praticas que, marcadas pela experiéncia da escraviddo e da didspora, inventam outros regimes
de verdade e de comunicacdo, desestabilizando o modelo nacional branco-burgués; ja
Goldman (2014;2015;2021) |é o afroindigena ndo como mistura cultural, mas como
coexisténcia ontoldgica e producdo continua de mundos pela ritualidade, pelo corpo e pelas
praticas coletivas.

E nesse contexto que se insere Parintins (AM), cidade marcada por expressées
populares e religiosas que articulam territorialidades, festas e oralidades. Além do Boi-
Bumba3, os terreiros constituem espacos de producio simbdlica e de resisténcia.

Esta pesquisa se da no Terreiro de Umbanda S3do Sebastido, drea subalterna do
municipio de Parintins. De natureza empirica, o estudo resulta de um processo de observacao
participante conduzido desde 2021, quando iniciei o acompanhamento do Terreiro ainda no
contexto do meu Trabalho de Conclusdao de Curso. Desde entdo, o campo tornou-se parte

continua da minha trajetéria de pesquisa, atravessando também a etapa atual (doutorado),

3 Festival Folclérico de Parintins — Realizado anualmente no ultimo fim de semana de junho, na ilha de
Parintins (AM), o festival consiste na apresentacdo ritualizada dos bois-bumbas Garantido (vermelho) e
Caprichoso (azul), na arena a céu aberto (bumbddromo). Cada agremiagdo encena, em trés noites, um
espetaculo que redne musica, danga, artesanato, mitos e referéncias indigenas e afro-amazobnicas,
mobilizando grande parte da populagdo local e projetando a cultura amazbénica em escala nacional e
internacional.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

em que aprofundo a etnografia das praticas, performances e modos de sociabilidade ali
produzidos.

A figura central desta investigacdo é Benedita Pinto dos Santos, a Mae Bena, cuja
atuacdo como mde de santo, mulher negra amazonida e lideranca religiosa estrutura a
analise. Os demais integrantes do terreiro — médiuns, filhos e filhas de santo, frequentadores
e membros do corddo mediunico — aparecem como sujeitos secundarios, compondo a rede
social e espiritual que circunda a lideranca da sacerdotisa, mas sem ocupar o foco
interpretativo principal.

Acompanhar Mae Bena etnograficamente nos permitiu compreender como sua
lideranca reconfigura discursos dominantes que historicamente marginalizaram as
religiosidades de matriz africana, assim como as vozes femininas nos espacos publicos
amazonicos. Sob sua conducdo, oralidade, rituais, festas, aconselhamentos e sistemas de cura
funcionam como formas de circulacdo simbdlica e como mecanismos de resisténcia cultural. O
terreiro, assim, ndo se apresenta apenas como um espaco devocional, mas como um
dispositivo de producdo de sentido coletivo, de afirmacdo identitdria e de presenca
afroindigena na Amazonia contemporanea.

O Terreiro S3do Sebastido, liderado ha mais de quatro décadas por Mae Bena, é
exemplo de ambiente folk em que religiosidade, memodria, cuidado comunitdrio e
ancestralidade se entrelacam; sua atuacdo ultrapassa o culto e se estabelece como prética
comunicacional, pedagégica e politica. O Terreiro S3o Sebastido é mais do que um espaco
religioso: é um territério de comunicacdo e resisténcia cultural, onde fé, memodria e
ancestralidade se transformam em formas de expressdo coletiva e agdo politica. A lideranga
de M3e Bena simboliza o poder da tradicdo oral e das praticas folkcomunicacionais como
instrumentos de educacdo, cuidado e afirmacdo identitaria dentro da comunidade.

A participacdo de criancas, jovens e idosos nos rituais evidencia redes de transmissao
comunitdria baseadas na experiéncia do corpo e na atualizacdo de memérias ancestrais. Como
observa Marcio Goldman, tais praticas ndo operam segundo a ldgica da representagao, mas
por relagdes de continuidade entre humano, espiritual e territdrio. Essa perspectiva dialoga
com o conceito de corpo-territério, central nas reflexdes de Beatriz Nascimento, e ilumina a

maneira como o corpo ritual se torna superficie de inscricdo historica e politica.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

Ao mesmo tempo, a critica de Sueli Carneiro ao dispositivo de racialidade possibilita
compreender de modo mais amplo como a religiosidade de matriz africana, especialmente
quando protagonizada por mulheres negras, enfrenta processos persistentes de
silenciamento, repressao e controle moral.

Sob esse viés interseccional®, pensar a performance de M3e Bena exigiu articular
folkcomunicacao, feminismo negro e cosmopoliticas afroindigenas como chaves analiticas
complementares. A religiosidade se evidencia, assim, como forma de comunicac¢do popular, e
o terreiro emerge como ambiente em que memdria, género, oralidade e territério se
entrelacam em modos especificos de existéncia e enunciacao.

Ao longo do artigo, proponho uma aproximacao de Mae Bena como agente folk —
categoria desenvolvida posteriormente — para explicitar como sua lideranga organiza fluxos
de sentido, orienta sociabilidades e sustenta redes de cuidado, pertencimento e resisténcia

cultural na cidade de Parintins.

Folkcomunicagio: teoria, mediagoes e sistemas populares de circulagio

A folkcomunicacdo nasce da ruptura de Luiz Beltrdo com a centralidade das midias
hegemonicas nos estudos da comunicagdo. Sua formulagao inicial surge na tese de doutorado
defendida em 1967, na Universidade de Brasilia, onde define a folkcomunicacdo como o
“estudo dos agentes e dos meios populares de informacdo de fatos e expressdo de ideias”
(Beltrdo, 1967). Esse marco inaugura uma epistemologia voltada para formas comunicacionais
produzidas nas margens — ndo como residuo do moderno, mas como sistemas préprios de
circulagdo simbdlica.

A consolidacdo da teoria se expande em obras posteriores. Em Comunica¢do e Folclore
(Beltrao, 1971), o autor apresenta o capitulo “Folkcomunicagdo: manifestacdes e veiculos no

Brasil”, no qual descreve como praticas religiosas, rezas, ladainhas, festas, cordéis, dancas,

4 0 viés interseccional é uma forma de analisar a realidade social considerando a sobreposic3o e interacdo
de diferentes formas de desigualdade e opressdo, como género, raca, classe social, sexualidade, religido,
territério, entre outras. O termo interseccionalidade foi proposto pela jurista e fildsofa Kimberlé Crenshaw
(1989), ao observar que as mulheres negras sofriam discriminagGes especificas que ndo podiam ser
explicadas apenas pelo racismo ou apenas pelo sexismo, mas pela intersec¢do entre ambos. Assim, quando
falamos em viés interseccional, estamos nos referindo a um olhar analitico e critico que reconhece que as
experiéncias de opressdo ou privilégio ndo sdo isoladas, mas conectadas e mutuamente condicionadas.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

mitos, romarias e outras expressdes populares se constituem veiculos comunicacionais
baseados na oralidade e na coletividade. Anos depois, em Folkcomunicagdo: a comunica¢éo
dos marginalizados (Beltrdao, 1980), o conceito se reforca ao destacar que os agentes folk ndo
sdo autoridades formais, mas liderangas carismaticas dotadas de credibilidade comunitdria.

Beltrdo (1980) descreve esses agentes como tradutores culturais que intermediam
mensagens, transmitem conselhos, interpretam o sagrado e mobilizam comunidades por meio
da escuta, do afeto e da ritualidade. Essa mediacdo se contrapde a comunica¢do massiva por
depender do vinculo humano, da proximidade espacial e do reconhecimento compartilhado.
Nessa ldgica, o terreiro, a festa popular, a cozinha comunitaria, o ritual de cura e o canto
(ponto cantado) sagrado sdo entendidos como circuitos alternativos de comunicagao.

A partir dos anos 2000, a teoria ganha estrutura académica mais formal. Amphilo
(2011) sistematiza a folkcomunicacdo como teoria da comunicacdo cultural centrada na
mediacdo simbdlica exercida por grupos subalternizados. Woitowicz e Fernandes (2018)
mostram como José Marques de Melo resgatou, divulgou e ampliou o alcance da proposta
beltraniana, ancorando o campo no estudo de prdticas comunitarias, religiosidades populares
e manifesta¢des tradicionais. Gobbi (2013) destaca o papel de Marques de Melo como
responsavel por legitimar o conceito no interior das ciéncias da comunicacdo, tanto em
programas de pds-graduacdo quanto na pesquisa empirica.

Além do enfoque nos agentes, a folkcomunicacdo também abarca os ambientes de
transmissdo. Beltrdo (1971) observa que as mensagens circulam por meios que escapam a
escrita e a légica institucional, operando na performance, no canto, na danca, nos conselhos e
na partilha ritual. Nessa perspectiva, os “circuitos paralelos de comunicacdo” (Beltrdo, 1980)
nao sdo residuais, mas formas de organizacdo simbdlica de grande envergadura, capazes de
incidir na vida coletiva e resistir a processos de dominacao cultural.

Essa abordagem permite compreender o terreiro como ambiente comunicacional e
ndo apenas religioso. Praticas como rezas, cantos de incorporagao, oferendas, banhos de
ervas, vestimentas rituais, festas de santo e partilha de alimentos sao veiculos folk, pois
traduzem significados, produzem pertencimento e organizam redes comunitdrias. O
protagonismo de figuras como maes de santo, rezadeiras e benzedeiras confirma o papel do

agente folk como mediador cultural, afetivo e politico.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

A atuacdo de Mae Bena, analisada neste artigo, inscreve-se nessa tradicdo. Sua
lideranga articula oralidade, corpo, ritual, festa, memodria e acolhimento comunitario,
configurando uma pratica folkcomunicacional afroindigena amazoénica. Ao mediar sentidos,
organizar celebragdes e sustentar vinculos sociais, sua presencga reafirma os fundamentos da
teoria beltraniana e demonstra a atualidade da folkcomunicacdo como chave analitica das

formas de resisténcia simbodlica e comunicacional no Brasil.

Género, ancestralidade e resisténcia: articulagio com o feminismo negro

A compreensdo da trajetdria de Benedita Pinto dos Santos, conhecida como Mae
Bena, impde uma forma de abordagem que vai além da leitura religiosa ou folclérica,
convocando perspectivas criticas que evidenciem o lugar das mulheres negras amazo6nicas na
producdo de saberes, na organizacdo comunitaria e na resisténcia cultural. A religiosidade
afroindigena, quando vivida e transmitida por mulheres, torna-se mais do que expressao
devocional: assume contornos de pratica comunicacional, politica e pedagdgica. E nesse
horizonte que a articulacdo entre feminismo negro e folkcomunicacdo se mostra frutifera,
pois possibilita interpretar a atuacdo de Mae Bena como lideranca feminina negra que, pela
oralidade, pelo corpo e pelo territério, sustenta redes de memdria, transmissao e cuidado.

Lélia Gonzalez (2020)° destaca que o feminismo negro latino-americano deve ser
pensado a partir da amefricanidade, categoria que desvela a fusdo histérica e cultural de
matrizes africanas e indigenas nas Ameéricas. Para a autora, essa fusdao é silenciada pelos
regimes coloniais de saber, que rebaixam praticas de oralidade, performance e religiosidade
popular a meras expressoes folcldricas. Ao denunciar o epistemicidio que sistematicamente
invisibiliza as mulheres negras, Gonzalez insiste que as festas, os rituais e as praticas
comunitadrias ndo sdo apenas celebracbes, mas linguagens préprias de reinscricdo da

ancestralidade no cotidiano. No terreiro de Mae Bena, tal concepg¢dao é verificavel nos

5> No texto “A categoria politico-cultural de amefricanidade” (1988), a pensadora afirma que essa categoria
pode ser observada desde os primérdios da presencga negra nas Américas: “Ja na época escravista, ela se
manifestava nas revoltas, na elabora¢do de estratégias de resisténcia cultural, no desenvolvimento de
formas alternativas de organizacdo social livre, cuja expressdao concreta se encontra nos quilombos,
cimarrones, cumbes, palenques, marronages, maroom societies, espraiadas pelas mais diferentes paragens
de todo o continente. (...) Reconhecé-la é, em ultima instancia, reconhecer um gigantesco trabalho de
dinamica cultural que ndo nos leva para o lado do Atlantico, mas que nos traz de |3 e nos transforma no que
somos hoje: amefricanos.”

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena


https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf

RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

canticos, nas dancgas e nas rezas que, ao mesmo tempo em que evocam orixas e entidades,
atualizam histérias afroindigenas amazonicas de resisténcia a colonialidade.

A critica de Sueli Carneiro (2023), ao dispositivo de racialidade, aprofunda essa analise
ao mostrar como o0 racismo organiza hierarquias sociais que atravessam corpo, género e
religido. A Umbanda, enquanto expressdo de religiosidade afro-brasileira, enfrenta
marginalizagdo por parte do cristianismo institucional, do Estado e de setores
neopentecostais, e essa marginalizacdo é intensificada quando se trata de liderancas
femininas negras. Mae Bena, ao conduzir um terreiro em Parintins, encarna essa encruzilhada
de opressdes e resisténcias. Sua posicdo expde ndo apenas o racismo religioso, mas também a
tentativa de silenciamento de uma voz feminina negra amazonida que exerce autoridade
comunitaria e espiritual. Nesse sentido, a resisténcia de Mae Bena ndo estd apenas no rito
religioso, mas em manter o terreiro aberto, formar novas gera¢des e sustentar um espago de
cuidado coletivo, praticas que podem ser lidas como atos comunicacionais de enfrentamento.

Nesse debate, Angela Davis (2016) contribui com uma perspectiva historica
fundamental ao mostrar que mulheres negras, ao longo da didspora, sempre ocuparam papéis
centrais na organizacdo de redes coletivas de sobrevivéncia, combinando religiosidade,
trabalho comunitdrio e transmissdo de conhecimento. A experiéncia do terreiro de Mae Bena
dialoga com essa leitura, pois nele a lideranca feminina ndo se limita a conducao ritual:
envolve preparar alimentos e banhos, organizar festas, acolher frequentadores em momentos
de dor, orientar familias, transmitir narrativas e assegurar a continuidade de tradicdes. Trata-
se de uma “politica do cotidiano” que resiste pela materialidade da comida partilhada, pelo
gesto corporal, pela escuta e pelo canto — dimensdes que, como Davis demonstra, sempre
constituiram as praticas de resisténcia feminina negra.

De outro modo, Beatriz Nascimento (2021), em Uma histdria feita por mdos negras,
formula a nogdo de corpo-territdrio, na qual o corpo negro é compreendido como arquivo
vivo de meméria e de histéria. O corpo de Mae Bena, em performance ritual, comunica e
atualiza essa ancestralidade: seus cantos, suas dangas, suas rezas e até o modo como se veste
em ocasibes festivas sdao formas de reinscrever narrativas coletivas no presente. O corpo,
nesse sentido, ndo é representacdo, mas linguagem e veiculo de comunicagdo. Essa
concepcgao se articula diretamente com a folkcomunicagdo, uma vez que a circulagdao de

sentidos ndo se da pelos meios massivos, mas pela presenca encarnada, pela performance e

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

pelo gesto repetido, que formam publicos, regulam expectativas e consolidam
pertencimentos.

Nesse ponto, torna-se indispensavel dialogar com as contribuicdes de Marcio
Goldman, que tem desenvolvido uma teoria etnografica sobre as relagdes afroindigenas no
Brasil. Em Nada € igual: variagées sobre a relag¢do afroindigena (2014), Goldman mostra como
as tradicoes religiosas e culturais negras e indigenas se cruzam, transformam e recriam em
contextos locais, produzindo arranjos que desafiam nog¢bes fixas de identidade. Em
Quinhentos anos de contato (2015), o autor insiste que ndo se trata de mesticagem passiva,
mas de uma contramesticagem, na qual as comunidades reelaboram criativamente os
encontros coloniais. Finalmente, em Por uma teoria etnogrdfica da (contra)mesticagem
(2021), Goldman enfatiza que a relagdo afroindigena é menos fusdo e mais tensao criativa, em
que diferenca e traducdo se entrelacam continuamente. Essa perspectiva ilumina o terreiro de
Mae Bena como espaco afroindigena, em que entidades como caboclos e pretos-velhos
comunicam cosmologias que articulam territérios, corpos e ancestralidades diversas.

Ao relacionar esses aportes ao campo da folkcomunicagdo, compreendemos que o
terreiro ndo é apenas espaco religioso, mas ambiente folk em que a comunicacdo se da por
mediacdes femininas negras, corporificadas em praticas de cuidado, oralidade e performance.
Como formula Beltrdo (1971; 1980), os agentes folk sdo mediadores simbdlicos que traduzem
codigos coletivos em praticas acessiveis, construindo sentidos para comunidades
marginalizadas. Mae Bena exemplifica essa funcdo: ela traduz mensagens espirituais em
conselhos praticos, conduz rituais de modo que todos possam participar, organiza festas que
mobilizam criancas, jovens e idosos, e partilha alimentos que produzem vinculos afetivos e
simbdlicos.

Em sintese, a articulacdo entre feminismo negro e folkcomunicacdo permite
compreender a lideranca de Mae Bena como lugar de resisténcia cultural afroindigena na
Amazonia. Sua atuacao revela que o terreiro é um espaco onde ancestralidade, género, corpo
e territdrio se encontram como modos de existéncia e enuncia¢do, e onde a comunicagao se
faz pela vida partilhada, pela memdéria encarnada e pela continuidade dos lagos comunitdrios.
Ou seja, o feminismo negro e a folkcomunicagdo se complementam na interpretacdo de
figuras como Mae Bena. Enquanto o feminismo negro oferece um olhar interseccional e de

resisténcia as opressdes de género, raca e classe, a folkcomunicacdo revela as formas

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

populares de expressao e mediacao cultural que emergem das margens. Assim, a lideranca de
Mae Bena é compreendida ndo apenas como religiosa, mas como ato comunicativo, politico e
ancestral, que reafirma a memodria e a identidade afroindigena amazbnica frente ao

colonialismo e ao racismo estrutural.

Mie Bena: uma lideranga folkcomunicacional

Benedita Pinto dos Santos, conhecida como Mae Bena, tem 62 anos e mais de quatro
décadas de atuagio como mde de santo. E natural da Comunidade Parand do Arco,
pertencente ao municipio de Parintins (AM), e costuma dizer que ja nasceu com o dom da
mediunidade. Na infancia, sofria desmaios na escola e nos rios, sem compreender o que lhe
acontecia nem saber lidar com aquelas espiritualidades. A recusa inicial vinha justamente do
peso das responsabilidades que a mediunidade implicava.

Segundo relata, um momento decisivo em sua trajetdria foi o nascimento da primeira
filha, Zoca, somado a enfermidade de sua mde, AntOnia Pinto. Nessa ocasido, o caboclo
Birajara (Ubirajara) lhe teria pedido que tomasse uma decisdo definitiva, “eterna”, da qual
poderia depender a vida da propria mae. Aos 18 anos, ainda muito jovem, Bena aceitou o
compromisso com suas entidades e iniciou o desenvolvimento medilnico no terreiro do pai

III

de santo Daniel®, em um processo que ela chama de “tratamento espiritual” — o tempo
necessario para compreender e assumir plenamente sua missdao na mediunidade.

Ao longo dessa caminhada, Mae Bena sempre contou com o apoio dos cinco filhos e
do marido’, ja falecido, que foram fundamentais para que se sentisse mais segura e engajada
na missdo espiritual. Apds algumas mudancas de endereco, ela conseguiu firmar o terreiro de
Sao Sebastido nas proximidades da estrada do Macurany. Essas mudangas, no entanto,
estiveram marcadas por episddios de intolerancia religiosa®. No primeiro assentamento do

terreiro, inaugurado na década de 1980, no Beco Raimundo Luiz de Menezes (Parintins),

vizinhos de outras correntes religiosas realizavam cultos em frente a sua casa com o objetivo

6 Primeiro Babalorixa do municipio de Parintins.

7 Ainda vivo no periodo da entrevista.

8 A intolerancia religiosa também é considerada crime previsto no Cédigo Penal Brasileiro, como consta no
Art. 208: “escarnecer de alguém publicamente, por motivo de crenga ou fungdo religiosa; impedir ou
perturbar cerimoénia ou pratica de culto religioso; vilipendiar publicamente ato ou objeto de culto religioso”
(BRASIL, 1940).

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

de “expulsar o demoénio” daquele lugar. Organizaram inclusive um abaixo-assinado para forga-
la a sair. Mde Bena respondia que so deixaria o local quando assim o desejasse, o que acabou
gerando um caso policial. Apesar disso, permaneceu ali por cerca de vinte anos.

Mais tarde, mudou-se para outro endereco, mas o incbmodo por parte da vizinhanca
continuou, o que contribuiu para que ela passasse a buscar dreas mais periféricas da cidade.
Ha mais de 16 anos, Mae Bena reside na rua Pecuarista Osmar Faria, bairro Jacareacanga,
numero 331, zona oeste de Parintins, em uma area considerada subalterna do municipio. A
Universidade Federal do Amazonas (UFAM) acabou se tornando referéncia para quem procura
o terreiro de S3o Sebastido, dada a proximidade.

Ela conta que foi a primeira moradora da localidade. Quando chegou, o bairro nao
possuia infraestrutura bdsica: foi necessdrio que Made Bena e o esposo arcassem com 0s
custos de abertura da rua até a residéncia, além da instalacdo da rede elétrica e da encanacdo
de agua. A época, tratava-se de um lugar praticamente deserto e de dificil acesso.
Atualmente, ainda se nota a precariedade das vias, sem asfaltamento e sem qualquer
sinalizagdo indicando a presenga de um terreiro de Umbanda.

Ao aproximar-se do terreno de Mae Bena, porém, a percep¢do muda: sente-se outra
gualidade de ambiente, “marcada por uma energia espiritual prépria”. O terreiro esta situado
proximo a uma area de mata e a um lago, o que, aos olhos da prépria sacerdotisa e de seus
frequentadores, reforca a conexdo entre as forcas da natureza e o espaco ritual, sobretudo
porque o anfitrido do terreiro é Oxdssi. Ainda que esse ndo tenha sido o motivo principal do
deslocamento para o local, a ambiéncia natural intensifica o vinculo entre o mundo terreno e
o mundo espiritual que ali se atualiza.

E M3e Bena, sacerdotisa, que ordena e dirige seu terreiro com permissdo de seu guia
de cabeca — Pena Verde — e demais entidades de sua corrente. Bate o seu tambor, acende
suas velas, faz suas obrigacdes nos dias e hordrios como manda os preceitos e crengas, ajuda
os médiuns da casa no desenvolvimento espiritual, faz seus banhos, chas e trabalho, aprende
seus pontos cantados durante os cuidados com a casa, plantas e costuras de roupas de suas
entidades. Ela é a matriarca que ensina, estabelece regras e resiste a processos sociais,
culturais e religiosos dentro de uma cidade, predominantemente, catdlica. Ainda que Mae
Bena também tenha uma relagdo direta com o catolicismo em decorréncia de sua criacdo e

pratica, ndo é suficiente para evitar discursos preconceituosos advindos de terceiros.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

Entretanto, a lider espiritual assume a dupla religiosidade (umbandista e catdlica), sem que
essas interfiram, entre si, o sentido negativo do polémico “sincretismo religioso”.

Segundo a religiosa, cada entidade tem o momento certo para ser servida,
reverenciada, assentada, cultuada de modo peculiar, assim sendo, cada uma recebe os
cuidados que rege as particularidades de acordo com sua corrente religiosa. Além de uma
dupla religiosidade, Mae Bena se autoreconhece como “mulher preta”, “amazonida”,
militante do povo do terreiro. Ela carrega consigo, em seu corpo, em sua fala, em suas
vestimentas, em seus pontos cantados, o terreiro (ancestralidade, territério e memoria), a
forca e a luta negra-coletiva para além das demarcacdes geograficas do terreiro. Nesse
processo histérico, a trajetéria de Mae Bena passou a ser reconhecida como referéncia
religiosa no municipio de Parintins, no Médio e Baixo Amazonas, construindo, desconstruindo
e reconstruindo seu protagonismo feminino. Tais reconhecimentos vieram a partir de 2019,
qguando foi homenageada pela Assembleia Legislativa do Amazonas (ALEAM), bem como
outras em Parintins. Além disso, tem participado diretamente de eventos, palestras, rodas de
conversas, amostras culturais, cénicas dos bois bumbas de Parintins (durante o Festival
Folclérico de Parintins) e demais grupos socioculturais. Sua presenca nesses espacos
socioculturais, potencializa sua voz negra, amazobnida, religiosa, ressignificando seu
protagonismo feminino e resisténcia histdrica.

A atuacdo de M3e Bena, evidencia com precisdo a figura do agente folkcomunicacional
tal como formulada por Luiz Beltrdo. Desde as primeiras elaboracdes, Beltrdo (1971) observa
gue em contextos populares a circulacdo de mensagens, valores e narrativas se dd por meio
de sujeitos que atuam como intérpretes de cddigos, mediadores simbdlicos e articuladores
comunitarios, especialmente quando o acesso aos meios massivos é limitado ou quando as
praticas culturais ndo se deixam traduzir pelas linguagens hegemonicas. Essa formulacdo é
retomada com maior robustez em obras posteriores, nas quais o autor enfatiza que o agente
folk comunica por meio de oralidade, gestos, conselhos, religiosidades, festividades e vinculos
afetivos, constituindo sistemas paralelos de comunicacdo (Beltrdo, 1980).

Esse tipo de media¢do, baseado na confian¢a e no vinculo presencial, também dialoga
de forma indireta com os resultados identificados por Lazarsfeld (1944), para quem a
influéncia pessoal pode superar o alcance da midia quando se trata de orientar condutas,

crencas ou decisGes praticas. Embora baseado em outro contexto, o principio do “fluxo

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

comunicacional em dois tempos” ajuda a compreender por que figuras como Mae Bena
possuem legitimidade para reinterpretar mensagens, reorganizar sentidos e traduzir
experiéncias conforme o universo simbélico de seu grupo.

No caso do Terreiro S3o Sebastido, essa mediacdo ndo se restringe a transmissdo
verbal ou ritualistica, mas incorpora gestos cotidianos, aconselhamento, escuta atenta,
organizacao de festas e administracdao coletiva do espaco sagrado. A oralidade — cantada,
falada ou entoada — funciona como eixo de preservacdo de tradi¢Ges, enquanto o corpo em
performance inscreve a memdria no presente. As rezas, os pontos, a escolha das cores, o
preparo dos alimentos e a disposicdo dos objetos liturgicos configuram narrativas
comunicacionais nas quais cada elemento possui intencionalidade e fungdao comunitaria.

Essa dimensdo performdatica é fundamental para compreender o que Beltrdo
reconhece como “veiculos” e “manifestacdes” populares. A comunicacdo ndo se da apenas
pela fala, mas pela articulacdo sensorial de canto, danca, ritmo, alimentacao ritual, partilha e
acolhimento. As festas organizadas por M3e Bena — como as homenagens a Zé Raimundo,
Pretos-Velhos ou Caboclos — mobilizam redes de parentesco, vizinhanga e amizade, reunindo
moradores que nem sempre se identificam como praticantes da umbanda, mas que
encontram no terreiro um espacgo de confianga, cura ou escuta.

A trajetéria da sacerdotisa confirma o que Melo (2013) descreve como legitimidade
comunitaria do agente folk: sua autoridade é construida a partir da experiéncia, do
reconhecimento simbdlico e da capacidade de estabelecer pontes entre mundos distintos. No
caso de M3e Bena, sua mediunidade precoce’, as décadas de atuacdo e a rede familiar que a
apoia produziram um lastro de credibilidade que sustenta sua presenca como referéncia
espiritual e comunicacional em Parintins. Diferente de uma lideranca formal, sua autoridade
se manifesta na escuta das demandas, na traducdo das mensagens espirituais, na orientacao
de conflitos familiares e na condugdo dos rituais.

A hospitalidade emerge como estratégia comunicacional potente: quem chega ao
terreiro é recebido ndao apenas com comida e bebida gratuita, mas com acolhimento afetivo,

atencdo individualizada e respeito as diferencas de crenga, idade ou classe. Esse acolhimento

9 “Mediunidade precoce” normalmente se refere a manifestacdes meditinicas ja na infincia ou adolescéncia,

antes de uma iniciagdo formal. Deste modo, em muitos trabalhos de histéria oral/espiritualidade afro-
brasileira, ha casos mediaticos desse tipo — por exemplo, Mde Cacilda, da Umbanda carioca, que
manifestou mediunidade ainda aos 7 anos.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

inverte estigmas histdricos associados a umbanda, transformando o terreiro em ambiente de
experimentacdo ética, politica e simbdlica. A comunicacdo, aqui, ndo ocorre como
transmissdo de doutrina, mas como construgdo de pertencimento.

A performance ritual também se constitui como linguagem estética e pedagdgica. Ao
“puxar o ponto”, Mae Bena convoca coletivamente memdrias, entidades e afetos. Quando
entoa canticos sem microfone, com pés descalcos e vestes alinhadas ao orixa ou entidade da
ocasido, ela reorganiza o espaco, o tempo e a atencdo dos presentes. O siléncio antecede a
incorporacdo; o tambor sinaliza a transicdo; o corpo indica a chegada das entidades. Cada
gesto opera como mensagem reconhecida pela comunidade, como descreve Beltrdo (1980) ao
tratar do agente folk como tradutor de cédigos e sensibilizador de publicos.

O terreiro, portanto, ndo é apenas cenario ritual, mas ambiente folk — no sentido
desenvolvido por Gobbi (2013), Amphilo (2011) e Woitowicz e Fernandes (2018) — onde a
comunicacdo emerge da pratica, e ndo de dispositivos técnicos. As festas, os atendimentos e
os ritos consolidam publicos e circuitos comunicacionais que independem da midia massiva,
mas que produzem efeitos sociais concretos: resolucdo de conflitos, organizacdo de redes de
solidariedade, producdo de memdria, resisténcia religiosa, educacao informal e elaboracdo do
sofrimento.

O papel de Mae Bena como mediadora se intensifica nos momentos de
aconselhamento, quando ela traduz mensagens espirituais em orientacGes praticas sobre
saude, familia, trabalho ou protecdo. A traducdo simbdlica que realiza vai ao encontro da
definicdo beltraniana de folkcomunicador como alguém que, inserido na comunidade
marginalizada, sabe converter linguagens, criar vocabularios acessiveis e reatualizar narrativas
ancestrais. Isso se revela tanto na entonag¢ao vocal quanto na escuta atenta, na escolha do
momento certo para falar ou silenciar, na indicacdo de banhos, rezas ou oferendas conforme a
necessidade.

A acessibilidade do terreiro — construido com materiais simples, expandido pela
colaboragao de parentes e vizinhos, sustentado por trocas e doa¢gdes — aponta para modos
de organizacdo comunitdria que reforcam a sua natureza folk. Os frequentadores retornam
porque reconhecem ali um espaco de confianga, cura e interacdo, e porque a mediacdo

exercida por Mae Bena legitima praticas que o racismo religioso tenta desqualificar. Sua

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

lideranca desafia a légica colonial que associa religiosidades de matriz africana a supersticao,
afirmando a umbanda como forma de conhecimento, cuidado e producao de sentido coletivo.

Desse modo, reconhecer Mae Bena como uma lideranga folkcomunicacional é afirmar
que o terreiro opera como sistema de comunicacdo popular em que oralidade, corpo, afeto,
memodria e territério constituem linguagens vivas. Sua atuacdo confirma as formulacdes
centrais de Beltrdo (1971; 1980) e dos estudiosos que consolidaram o campo, demonstrando
que a folkcomunicacdo ndo é apenas categoria analitica, mas prdatica de resisténcia e
existéncia cotidiana. A lideranga de Mae Bena atualiza e amplia esse conceito ao inscrevé-lo
na Amazobnia, onde a articulacdo entre ancestralidade afroindigena, religiosidade e mediacao

comunitdria revela uma politica comunicacional enraizada no corpo e no territdrio.

Consideracoes finais

A luz do arcabouco da folkcomunica¢do formulado por Beltrdo (1971; 1980) e das
contribuicdes do feminismo negro e das relacdes afroindigenas trabalhadas por Gonzalez
(2020), Carneiro (2023), Davis (2016), Nascimento (2021) e Goldman (2014; 2015; 2021), a
trajetéria de Mde Bena evidencia que praticas religiosas de matriz afroindigena constituem
sistemas comunicacionais préprios, organizados fora das midias hegemonicas e ancorados na
oralidade, na performance e nas redes de cuidado. O terreiro ndo opera como residuo cultural
ou apéndice ritual, mas como ambiente folk vivo, no qual circulacdo simbdlica,
aconselhamento, cantos, gestos, festas e benzimentos configuram um circuito de producdo de
sentido que articula corpo, memaria, espiritualidade e comunidade.

A mediacdo exercida por Mae Bena dd forma a uma comunicacdo que ndo separa o
sagrado do cotidiano. Sua lideranga, construida ao longo de décadas, mobiliza diferentes
linguagens — voz, canto, siléncio, toque, distribuicdo de alimentos, acolhimento ritual e
organizacdo de obrigagdes — compondo um fluxo comunicativo que ressoa a definicdo
beltraniana de agente folk: alguém legitimado ndo por autoridade institucional, mas por
prestigio, confianca e capacidade de traduzir cddigos culturais em praticas coletivas. Essa
legitimidade, contudo, ndo se restringe ao campo espiritual. Ela atua no enfrentamento ao
racismo religioso, na desestigmatizacdo das religides afro-brasileiras e na reinvengao de

estratégias de permanéncia em territérios marcados pela desigualdade.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

A leitura interseccional construida ao longo do artigo permite compreender que a
comunicacdo que emerge do terreiro estd atravessada por género, raca e ancestralidade. As
reflexGes de Gonzalez (2020) sobre amefricanidade, de Carneiro (2023) acerca do dispositivo
de racialidade, de Davis (2016) sobre o trabalho e a coletividade feminina negra e de
Nascimento (2021) sobre corpo-territdrio ajudam a reconhecer que a mediacdo de Mae Bena
é também politica e pedagdgica. Sua atuacdo reinscreve no presente as memorias
afroindigenas amazobnicas, atualizando saberes que resistem ao apagamento e sustentam
pertencas comunitdrias. A continuidade das festas, rezas, banhos, partilhas e conselhos
reforca um modo de comunicacao que se faz pela repeticao ritual e pelo vinculo afetivo com o
territério.

O terreiro, como ambiente folk, transforma sociabilidades e reorganiza a experiéncia
coletiva a partir de prdticas comunicacionais que ndo dependem da mediacdo massiva ou
institucional. Em vez disso, mobiliza publicos diversos — filhos de santo, frequentadores,
vizinhos, curiosos, moradores em busca de cura ou orientagdo —, reconfigurando o cotidiano
por meio de vinculos, partilhas e narrativas. O que se observa ndo é apenas resisténcia
simbdlica, mas a producdo ativa de mundos possiveis, em que ancestralidade, solidariedade,
religiosidade e comunicacdo se entrelacam como modos de existéncia.

A experiéncia de M3e Bena permite afirmar que a folkcomunicacdo ndo se limita a
traducdo de mensagens da midia de massa, mas compreende circuitos préprios de producgdo,
circulacdo e atualizacdo de saberes. Sua lideranca demonstra que mulheres negras
amazobnicas continuam a exercer funcdes de mediacdo cultural e politica, sustentando redes
coletivas de apoio e continuidade espiritual. Nesse sentido, o terreiro é menos um reflgio e
mais um centro de elaboracdo de mundos, onde oralidade, corpo e meméria compéem uma
gramatica de resisténcia cotidiana.

Conclui-se que, ao articular género, ancestralidade e comunicacdo, o caso de Mae
Bena amplia os horizontes da folkcomunicacdo e evidencia a centralidade das mulheres
negras na manutencdao de sistemas simbodlicos populares. A religiosidade afroindigena
amazonica, longe de representar resquicio folclérico, afirma-se como matriz de producdo de
sentido, pedagogia do comum e politica do cotidiano. Como contribuicdo, o estudo indica que
a lideranca de mulheres como Ma3&e Bena deve ser reconhecida como pratica

folkcomunicacional contemporanea, cuja relevancia ultrapassa o ambito religioso para incidir

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

sobre memodria coletiva, enfrentamento do racismo e invencdo de formas de viver em
comunidade. E precisamente por comunicar vida — na festa, no corpo, na escuta, ha cura e na
palavra — que o terreiro resiste e se torna referéncia publica de dignidade e permanéncia em

Parintins.

Referéncias

AMPHILO, Maria Isabel. Folkcomunicagdo: por uma teoria da comunicagao cultural. Anuario
Unesco/Metodista de Comunicagdo Regional, ano 15, n. 15, p. 193-212, jan./dez. 2011.

BELTRAO, Luiz. Folkcomunica¢do: um estudo dos agentes e dos meios populares de
informacdo de fatos e expressao de ideias. Tese (Doutorado) — Universidade de Brasilia,

1967.

BELTRAO, Luiz. Comunicagdo e Folclore: um estudo dos agentes e dos meios populares de
informacao de fatos e expressao de ideias. S3o Paulo: Edicdes Melhoramentos, 1971.

BELTRAO, Luiz. Folkcomunica¢do: a comunica¢do dos marginalizados. S3o Paulo: Cortez,
1980.

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a constru¢ao do outro como nao ser como
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.

DAVIS, Angela. Mulheres, raga e classe. Sao Paulo: Boitempo, 2016.

GOBBI, Maria Cristina. José Marques de Melo e os estudos cientificos da Folkcomunicagao.
Revista Internacional de Folkcomunicacdo, v. 11, n. 22, p. 10-28, jan./abr. 2013.

GOLDMAN, Marcio. A relagao afroindigena. Cadernos de Campo, Sao Paulo, n. 23, p. 1-381,
2014.

GOLDMAN, Marcio. “Quinhentos anos de contato”: por uma teoria etnografica da
(contra)mesticagem. Mana, v. 21, n. 3, p. 641-659, 2015.

GOLDMAN, Marcio. “Nada é igual”: variacGes sobre a relagao afroindigena. Mana, v. 27, n. 2,
p. 1-39, 2021.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.
LAZARSFELD, Paul F.; BERELSON, Bernard; GAUDET, Hazel. The People’s Choice: How the

Voter Makes Up His Mind in a Presidential Campaign. New York: Columbia University Press,
1944,

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, NUmero 51, p.39-57, jul./dez. 2025

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mesticagem no Brasil: identidade nacional versus
identidade negra. Petrépolis: Vozes, 1999.

NASCIMENTO, Beatriz. Uma histdria feita por maos negras. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.

SODRE, Muniz. A verdade seduzida: por um conceito de cultura no Brasil. 2. ed. Rio de
Janeiro: Francisco Alves, 1988.

WOITOWICZ, Karina Janz; FERNANDES, Guilherme Moreira. José Marques de Melo e a histdria
da Folkcomunicagdo: contribuicdes para o estudo da comunicacdo dos marginalizados.
Revista Brasileira da Histdria da Midia, v. 7, n. 2, jul./dez. 2018.

Folkcomunicagao e feminismo negro em Parintins: ancestralidade e resisténcia no Terreiro de
Mae Bena



