
RIF Resenhas & Críticas 
 

 

DOI - 10.5212/RIF.v.23.i51.0013 

 

Uma festança cultural, de costumes e  

valores com sotaque paulista  
 

Elaine Barcellos de Araújo1 
Sofía Villagra2 

 

 

 

Pegamos carona nas narrativas sobre a prática do Fandango Caiçara, que exalta a 

música, a dança, a fé e culturas de um povo de vida simples, mas repleto de saberes. Assim 

como a autora e autores de O Fandango Caiçara Paulista: Apontamentos de viagem - obra 

objeto desta resenha crítica - pedem licença a São Gonçalo D’Amarante por meio de “quadras 

 
1 Mestranda pelo Programa de Pós-Graduação em Jornalismo da Universidade Estadual de Ponta Grossa 
(UEPG-PR), Jornalista pela Universidade Luterana do Brasil (Canoas-RS), especialista em Comunicação 
Empresarial pela Universidade de Santa Cruz do Sul (Unisc-RS). Correio eletrônico: 
elaine.barcellos@gmail.com 
2 Mestranda pelo Programa de Pós-Graduação em Jornalismo da Universidade Estadual de Ponta Grossa 
(UEPG-PR), bolsista CNPq e intercambista pelo Programa Zicosur. Licenciada em Comunicação Social pela 
Universidad Nacional de Córdoba (UNC) na Argentina. Correio eletrônico: sofi6694@gmail.com 



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p. 226-232, jul./dez. 2025 
 

Uma festança cultural, de costumes e valores com sotaque paulista 

do folclore brasileiro do século XIX” (Fonseca et al, 2024, pp. 15-16), nós, respeitosamente, 

pedimos licença para entrar nessa dança e resenhar nossas reflexões. Vamos com zelo, assim 

como fizeram Thífani Postali, Fabrício Borges, Felipe Gomide, Rodrigo Cabrerisso e Rodrigo 

Fonseca na pesquisa, produção e organização desta obra. 

Aceitamos o convite para esta “mostra sobre um dos ritos mais antigos: o ritual da 

música e da dança em coletividade, em celebração à vida, à fartura, à colheita, à amizade, à 

promessa e à fé” (Fonseca et al, 2024, p. 12). Logo no início do livro, temos acesso a algo que 

se aprecia ao conhecer uma cultura nova: conceitos. Fabrício Borges nos brinda com a 

explicação sobre o que é Fandango Caiçara e que compartilhamos com o(a) leitor(a).  

 
O termo “Fandango” tem origem incerta e um significado muito amplo, muitas 
vezes associado aos bailes dançantes populares e a momentos festivos 
comunitários. Envolve uma grande variedade de músicas, ritmos, danças, poesias, 
costumes e intencionalidades, indiferentemente ao estilo. Outras vezes, a palavra 
tem relação direta com o caráter musical, do qual falaremos adiante. (Fonseca et 
al, 2024, p. 19) 
 

Já “Caiçara” tem sua origem na cultura indígena Tupi-Guarani (caá-içara) e remete a 

uma armadilha aquática, feita com galhos, para a captura de peixes. No entanto, o autor 

também nos conta que o termo passou a denominar os “povos do mar” ou “habitantes da 

costa”. Uma indicação coerente a essas comunidades que estão ao longo da faixa litorânea, 

especificamente as que estão ao Sul dos estados do Rio de Janeiro e/ao Norte de Santa Catarina, 

onde está a efervescência cultural dos caiçaras.  

 Ainda sobre a origem do fandango, a autora e autores, ao apresentarem uma parte 

histórica, em forma de correntes oceânicas, mencionam uma dança e uma música que juntas 

deram origem a esse bailado musicado com influências milenares e de povos de todo o mundo. 

De acordo com os dados no livro, vem da região portuária de Cádiz, no Sul da Espanha, outros 

apontamentos que nos envolvem, como este: “o Fandango não pode ser limitado a apenas um 

estilo rítmico ou melódico de uma determinada região” (Fonseca et ali, 2020, p.20). Também 

há o registro de que a “identidade do Fandango, nascida nas periferias, aponta para este 

cruzamento cultural nas regiões mais marginalizadas aos olhos dos colonizadores - e sempre 

transcendendo fronteiras” (Fonseca et ali, 2020, p.21). Outro apontamento que chega com a 

leitura está ligado com a história do Fado, tradicional ritmo português, que também tem relação 

com a música negra e baiana do período colonial.  

226



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p. 226-232, jul./dez. 2025 
 

Uma festança cultural, de costumes e valores com sotaque paulista 

Os fenícios não ficaram de fora desta construção. Entre as várias contribuições para a 

cultura ibérica, eles compartilharam o Krótalos, um instrumento musical com pedaços 

pequenos de material ou madeira. 

Ao darmos sequência à leitura, chegamos aos apontamentos de viagens. A partir da 

página 40, a organizadora e os organizadores realizaram entrevistas com alguns mestres 

fandangueiros. O primeiro deles foi seu Zé Pereira, habilidoso músico e artesão da região da 

Cananéia, que compartilha com o leitor ritmos, marcas e dança. O mestre revela mais aspectos 

sobre a origem do Fandango Caiçara, que até agora vimos diversas influências culturais. Na 

sequência das conversas, chegou a vez de Leo da Rabeca, que iniciou sua jornada artística no 

Fandango como pandeirista no Grupo Família Alves. 

Outro destaque é que a participação feminina no Fandango está registrada, 

principalmente nas funções como as de tocar instrumentos.  

No item XIX sobre a renovação do fandango caiçara, Fonseca (2024) narra a história de 

Gabriel Prado, um jovem músico da Barra de Ribeira. Em um relato imersivo, a obra mostra 

como essa expressão cultural atravessa a vida daqueles que mantêm viva a tradição. É o caso 

de Prado, que começou a praticar o fandango caiçara aos 4 anos e o concebe não apenas como 

uma prática cultural, mas também como uma forma de “resistência” para permanecer no 

território (Fonseca et al, 2024). 

Em seu depoimento, observa-se que, apesar da influência dos meios de comunicação 

nas preferências musicais dos jovens —um ponto destacado pelo entrevistado—, também há 

um aumento do orgulho e da autopercepção positiva entre aqueles que se reconhecem como 

de raiz caiçara. 

Por outro lado, um aspecto fundamental destacado por Prado para compreender como 

essa expressão cultural se mantém viva são as festividades, como as de São João ou Santo 

Antônio, que ajudam a sustentar a continuidade do fandango. Além disso, embora possa 

parecer que os costumes populares e as tecnologias de comunicação não tenham relação, essas 

ferramentas digitais hoje cumprem um papel decisivo: permitem divulgar atividades, atrair 

participantes e fortalecer a conexão entre as comunidades. Como explica o próprio Prado: “hoje 

a gente (...) posta no Facebook, no Instagram e todo mundo já está sabendo. Vem gente de 

todo lugar para participar do Fandango” (Fonseca et al, 2024, p.62). 

227



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p. 226-232, jul./dez. 2025 
 

Uma festança cultural, de costumes e valores com sotaque paulista 

No que diz respeito ao aspecto musical, Prado associa o fandango a uma narração do 

cotidiano e das “histórias da comunidade” (Fonseca et al, 2024). É como se essa expressão 

cultural funcionasse como um relato vivo do povo, capaz de registrar e transmitir suas 

experiências coletivas. 

Após concluir a entrevista com o jovem músico, o livro convida o(a) leitor(a) a viajar até 

a Ilha do Cardoso para apresentar Adamir das Neves, que se vinculou ao fandango por 

transmissão familiar: seu avô o praticava e ele aprendeu observando seu pai tocar a viola. No 

depoimento de Das Neves, destaca-se a importância das políticas culturais e da organização de 

eventos como elementos “revitalizadores” da cultura do fandango caiçara. Segundo relata, essa 

manifestação já não reúne multidões como antes; hoje predominam apresentações em formato 

de “show”, cuja divulgação ocorre principalmente por meio de grupos de WhatsApp. 

Para Das Neves, assim como para Prado, o fandango representa a “memória da 

comunidade”, algo refletido nas letras das canções, que falam do “dia a dia, de pescaria, causos 

locais e até histórias engraçadas que acontecem na comunidade” (Fonseca et al, 2024, p.66). 

Além disso, considera necessário um “apoio financeiro” para incentivar mais pessoas a tocar e 

afirma que também faz falta um portal web para divulgar o calendário de eventos (Fonseca et 

al, 2024). 

Em seguida, o livro desloca-se para outro ponto do mapa: Ubatuba. Ali, os autores 

conversam com os músicos Robson Fernandes, Jairo Eduardo e Roberto Ferreiro. Nesta parte 

do percurso, levantam uma questão central: quanto se perdeu e se dispersou por causa da 

globalização? Retomam temas já abordados, como a importância da transmissão 

intergeracional. Ferreiro destaca essa herança familiar, mas também aponta uma mudança na 

prática, que hoje começa a configurar como um produto cultural voltado ao mercado musical. 

Fernandes, por sua vez, expressa preocupação sobre como será a transmissão do fandango às 

gerações mais jovens, que — segundo ele— estão absorvidas pelas distrações da televisão e do 

celular, dificultando um vínculo profundo com essa expressão cultural. 

Outro aspecto sublinhado pelos entrevistados são as mudanças ocasionadas pela 

urbanização e pela modernização. Com a chegada da vitrola, um deles comenta que “o povo 

nem levava mais viola” aos bailes (Fonseca et al, 2024, p. 69). Esse dispositivo acabou 

deslocando o fandango ao introduzir nas festas músicas de outras regiões. Do mesmo modo, a 

incorporação de instrumentos industrializados também gerou transformações significativas. 

228



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p. 226-232, jul./dez. 2025 
 

Uma festança cultural, de costumes e valores com sotaque paulista 

Um exemplo mencionado no livro é a substituição das violas artesanais de madeira de caxeta 

por versões fabricadas em série. 

Neste trecho, destaca-se a importância de incorporar o fandango nas escolas e 

incentivar as crianças a relacionarem-se com suas expressões culturais. Da mesma forma, 

enfatiza-se a necessidade de investir em educação e na construção de instrumentos para 

garantir o florescimento do fandango. 

Os autores explicam que as entrevistas revelam que o fandango caiçara não é apenas 

uma manifestação artístico-cultural, mas também um “reflexo das dinâmicas sociais, culturais, 

econômicas e ambientais das comunidades tradicionais” (Fonseca et al, 2024, p. 71). Também 

assinalam que os esforços de revitalização impulsionados pelos grupos locais, tanto em eventos 

educativos quanto festivos, expressam uma profunda “resiliência e resistência comunitária” 

(Fonseca et al, 2024, p. 71). 

Nesta nova etapa de luta, em que o fandango se enfrenta —como dizem os autores— à 

“batalha pelo reconhecimento e contra a imposição de uma cultura elitista e de massa” 

(FONSECA, 2024, p. 72), torna-se fundamental atrair as novas gerações e aproveitar as redes 

sociais para divulgar suas atividades. Mas, sobretudo, sublinham a necessidade de uma 

“abordagem multifacetada que envolva educação, apoio financeiro, reconhecimento 

institucional e um compromisso contínuo com a valorização das tradições culturais” (Fonseca 

et al, 2024, p. 72). 

No item “A arte do fandango caiçara”, Rodrigo Fonseca e Rodrigo Cabrerisso 

apresentam uma caracterização dessa expressão cultural. Em primeiro lugar, explicam que ela 

possui uma identidade própria resultante de um processo de hibridização entre a cultura local 

e tradições africanas, assim como dos povos originários. Além disso, o calendário do fandango 

acompanha o da tradição católica, religião estreitamente vinculada a essa prática musical. A tal 

ponto que, por exemplo, durante a Quaresma não se realizam festivais. 

Outro traço distintivo do fandango são seus instrumentos, todos elaborados 

artesanalmente. Entre os principais estão o adufe (ou pandeiro), a caixa de folia (conhecida 

como bumbo), a viola caiçara ou viola branca, o machete, a rabeca caiçara e o tamanco. O canto 

também possui dinâmica própria: é conduzido por uma voz aguda principal, acompanhada por 

uma segunda voz que realiza uma “terça abaixo”. 

229



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p. 226-232, jul./dez. 2025 
 

Uma festança cultural, de costumes e valores com sotaque paulista 

Quanto às variações musicais e coreográficas, existe um repertório amplo agrupado em 

duas grandes categorias: os batidos, que “são marcados pela batida do pé em complemento 

com a música” (Fonseca et al, 2024, p. 80), e os bailados, que “são caracterizados pela dança do 

casal, sendo abertos a todos os principiantes” (Fonseca et al, 2024, p. 81). 

No capítulo “Letras, melodias e ritmos”, Felipe Gomide descreve a estrutura musical do 

fandango. Ele assinala que as transcrições incluídas no livro foram realizadas a partir de 

registros do mestre Zé Pereira, assim como de grupos da região de Cananeia, São Paulo, e 

incorporam melodias de autores desconhecidos. O autor observa que, como “essas melodias 

são tradicionais e preservadas apenas pela memória dos mestres, é comum encontrarmos 

diferentes interpretações entre os diversos grupos” (Fonseca et al, 2024, p. 83). As composições 

apresentadas incluem “Avião estrangeiro”, “Adeus, morena”, “Sinsara – batida” e “Chamarrita”. 

No capítulo dedicado à dança, Cabrerisso aborda as “marcas”, definidas como “as 

variações rítmicas, harmônicas e melódicas do fandango” (Fonseca et al, 2024, p. 96). O autor 

descreve e representa graficamente a técnica da dança e mostra como essas marcas compõem 

distintas coreografias, como a do “Xara Grande”. 

Em “O ensino do fandango”, Cabrerisso explica que seu aprendizado não ocorre nas 

escolas, mas por meio de transmissão oral e participação ativa. Ou seja, “o conhecimento do 

fandango é passado pela repetição e convivência com os mais velhos, moldando a identidade 

cultural do indivíduo” (Fonseca et al, 2024, p. 101). Assinala também que esse processo se 

transformou ao longo das gerações: a formação daqueles que aprenderam em décadas 

anteriores não é a mesma que a de seus filhos, pois estes últimos não convivem com a prática 

de maneira tão cotidiana. Conclui-se que o aprendizado do fandango está intimamente ligado 

à vida comunitária e ocorre exclusivamente por meio da “enculturação”, isto é, da convivência 

com essa prática cultural desde a infância até sua incorporação na vida adulta (Fonseca et al, 

2024, p. 102). 

Finalmente, no capítulo “A comunicação do fandango caiçara”, Thífani Postali e Rodrigo 

Fonseca mostram como os atores sociais recorrem a “elementos dominantes”, como as redes 

sociais, para difundir conteúdos relacionados ao fandango caiçara (Fonseca et al, 2024, p. 104). 

Para analisar esses processos, os autores utilizam a teoria da folkcomunicação, que estuda “os 

modos como as culturas populares se comunicam”. 

230



RIF, Ponta Grossa/ PR, Volume 23, Número 51, p. 226-232, jul./dez. 2025 
 

Uma festança cultural, de costumes e valores com sotaque paulista 

A partir da perspectiva de Luiz Beltrão, explicam que o fandango caiçara pode ser 

entendido como a “prática de um grupo rural marginalizado”, entendida a marginalidade, desde 

a Escola de Chicago, como a condição de “alguém que vive em contato com culturas diferentes, 

não alienadas aos padrões dominantes” (Fonseca et al, 2024, p. 105). Identificam também essa 

manifestação como uma cultura híbrida no sentido de García Canclini (2008): ela não abandona 

seu sistema simbólico para adotar o dominante, mas ambos convivem e interagem. Para os 

autores, isso se expressa na história de intercâmbios entre distintas “geografias, etnias e 

historicidades” (Fonseca et al, 2024, p. 107), além de seu vínculo com o catolicismo, já 

mencionado. 

Este capítulo retoma ainda as caracterizações de Beltrão para situar o fandango caiçara 

como uma forma de comunicação popular, destacando as figuras que integram o que o autor 

denomina comunicador folk. 

 Para baixar e-book O Fandango Caiçara Paulista: Apontamentos de viagem, 

gratuitamente, basta acessar o link 

https://www.cataia.com.br/ofandangocai%C3%A7arapaulista. 

 

Ficha Técnica: 

Título: O Fandango Caiçara Paulista: apontamentos de viagem. 

Autores: Rodrigo Fonseca, Fabrício Borges, Thífani Postali, Rodrigo Cabrerisso e Felipe Gomedi. 

Editora: Diálogo Freiriano. 

Ano: 2024.  

Número de páginas: 120 p. 

ISBN 978-65-5203-177-8 

 

Referências  

 
FONSECA, R. B. P. da.; FONSECA, F. B. P. da.; JACINTO, T. P.; CABRERISSO, R. M.; GOMIDE, F. J.  
O Fandango Caiçara Paulista: Apontamentos de viagem. Veranópolis (RS): Editora Diálogo 
Freiriano, 2024. 

231


