
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

1 

 
ISSN 1809-4031 

eISSN 1809-4309 

 https://doi.org/10.5212/PraxEduc.v.20.24931.053 

 
Seção: Artigos 

 

A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora* 
 

Meritocracy and the challenges for a liberating education  
 

La meritocracia y los desafíos para una educación liberadora 
 

Telmo Adams** 

 https://orcid.org/0000-0002-8079-1273 
 

Cheron Zanini Moretti*** 

 https://orcid.org/0000-0002-6297-3129  
 
Resumo: Neste artigo, busca-se compreender a meritocracia no contexto da lógica neoliberal e os desafios 
para uma educação libertadora. Para tanto, utiliza-se o método reflexivo de cunho dialético-hermenêutico, 
articulando as mediações interpretativas críticas sobre as obras do sociólogo brasileiro Jessé Souza e do 
filósofo estadunidense Michael Sandel, em diálogo com autores de perspectiva libertadora. Dentre as 
conclusões, destacam-se: a meritocracia apoia-se na internalização de colonialidades e, também, na educação 
tradicional; como uma ideologia, ela tende a justificar as desigualdades e as injustiças na forma de privilégios 
e sucesso, assim como a educar para o individualismo e para a arrogância; como tirania, o mérito desmonta 
a universalização das políticas públicas – dentre elas, a da educação –, desafiando a educação libertadora a 
superar essa lógica em busca do bem-viver e de formas solidárias de existência. 
Palavras-chave: Educação tradicional. Colonialidade. Ideologia do mérito. 
 
Abstract: This article seeks to understand meritocracy within the context of neoliberal logic and the 
challenges it poses to a liberating education. To this end, it adopts a reflective method with a dialectical-
hermeneutic approach, articulating critical interpretive mediations based on the works of Brazilian 
sociologist Jessé Souza and American philosopher Michael Sandel, in dialogue with authors from a liberating 
perspective. The conclusions highlight: meritocracy is based on the internalization of colonialities and also 
on traditional education; as an ideology, it tends to justify inequalities and injustices in the form of privilege 
and success, as well as to educate for individualism and arrogance; as a tyranny, merit dismantles the 
universalization of public policies – including education – challenging liberating education to overcome this 
logic in the pursuit of good living and more solidaristic ways of living. 
Keywords: Traditional education. Coloniality. Ideology of merit. 

 
* Agradecemos à Irene Dias Oliveira, professora aposentada da Pontifícia Universidade Católica de Goiás (PUC Goiás); 
e a Luiz José Dietrich, professor aposentado da Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR), pela leitura do 
manuscrito e pelas contribuições para os diálogos e o aprofundamento do tema da meritocracia. 

** Pesquisador colaborador do Grupo de Pesquisa Educação Popular, Metodologias Participativas e Estudos 
Descoloniais e Mediações Pedagógicas e Cidadania – Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: 
<adams.telmo@gmail.com>. 

*** Professora da Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: <cheron@unisc.br>. 

https://orcid.org/0000-0002-8079-1273
https://orcid.org/0000-0002-6297-3129
mailto:adams.telmo@gmail.com
mailto:cheron@unisc.br


A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

2 

Resumen: En este artículo, se busca comprender la meritocracia en el contexto de la lógica neoliberal y los 
desafíos que plantea a una educación liberadora. Para ello, se utiliza el método reflexivo de enfoque 
dialéctico-hermenéutico, articulando mediaciones interpretativas críticas sobre las obras del sociólogo 
brasileño Jessé Souza y del filósofo estadounidense Michael Sandel, en diálogo con autores de perspectiva 
liberadora. Entre las conclusiones, se destacan que: la meritocracia se apoya en la internalización de las 
colonialidades y también en la educación tradicional; como ideología, tiende a justificar las desigualdades y 
las injusticias en forma de privilegios y éxito, así como a educar para el individualismo y la arrogancia; como 
tiranía, el mérito desmantela la universalización de las políticas públicas —entre ellas, la educativa—, 
desafiando a la educación liberadora a superar esa lógica en busca del buen vivir y de formas solidarias de 
existencia. 
Palabras clave: Educación tradicional. Colonialidad. Ideología del mérito. 

Introdução 

Com o presente artigo, buscamos compreender a meritocracia no contexto da lógica 
neoliberal e os desafios para uma educação libertadora. Para tanto, utilizamos o método reflexivo 
de cunho dialético-hermenêutico, articulando as mediações interpretativas com a reflexão crítica. 
A hermenêutica nos possibilita a compreensão de sentidos da práxis humana em determinado 
contexto sócio-histórico, a partir de nossa referência ética de defesa de uma sociedade justa, 
radicalmente democrática e solidária. A dialética orienta-nos para uma reflexão mais complexa, a 
partir das contradições inerentes aos fenômenos analisados. 

As obras A elite do atraso, de Jessé Souza (2017), e A tirania do mérito, de Michael Sandel 
(2022), são fontes1 para interpretação e das quais se busca estabelecer diálogos com autores de 
perspectiva libertadora e de(s)colonial2, como Paulo Freire, Abdias do Nascimento, Enrique 
Dussel, Michael Löwy e Aníbal Quijano. Da primeira obra, destacamos a análise das heranças 
coloniais, sobretudo do longo período escravocrata brasileiro – colonial e imperial; e, da segunda, 
a crítica à meritocracia, que está a corroer a possibilidade de sociedades solidárias e autênticas. Com 
isso, presumimos que a ideologia do mérito se constitui como uma das marcas mais profundas da 
colonialidade, como herança do eurocentrismo na América Latina; e que essa visão social de 
mundo, ideológica, tem se ancorado fortemente no critério do mérito – seja no campo educacional 
e acadêmico, seja no campo socioeconômico em geral –, de modo que desafia a educação a 
denunciar e anunciar a dialética da desumanização-humanização. 

O artigo está organizado de maneira a explicitar: 1) as relações entre as colonialidades 
(poder, ser, saber) e as classificações (social, racial, de gênero), como heranças do processo de 

 
1 É interessante considerar as repercussões de ambas as obras, ultrapassando o meio acadêmico e alcançando 
amplamente leitores e leitoras brasileiras, bem como usuários de redes sociais. Com isso, nosso interesse por uma 
interpretação em diálogo com a educação foi despertado. 

2 A grafia do termo tem sua origem nas problematizações realizadas no âmbito dos Grupos de Pesquisa do Conselho 
Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) “Educação Popular, Metodologias Participativas e 
Estudos Descoloniais e Mediações Pedagógicas e Cidadania”. De modo geral, a explicação mais recorrente é a realizada 
por Catherine Walsh (2009), qual seja: a opção pelo uso do prefixo “de” evitaria cair em uma das armadilhas da 
colonialidade, que é a de não ser possível desfazer aquilo que é da ordem do “colonial”. Melhor: a autora sugere que a 
decolonialidade se refere a um posicionamento de transgressão e de luta contínua, no qual se identificam lugares de 
exterioridade e construções alternativas. No entanto, Adams e Moretti (2017) entendem que a argumentação da autora 
possui uma contradição em si mesma, na medida em que o prefixo “de” não considera a coexistência contraditória 
entre a colonialidade e a descolonialidade, assim como a possibilidade de sua superação. Assim, propõem a grafia 
“de(s)colonialidade”, buscando incorporar a explicação de Walsh, bem como o movimento dialético presente na 
condição colonial. Apoiados em Aníbal Quijano (2014b), entendem que, mais importante que a forma, é a sua relação 
com o sentido e o significado do termo: “[...] a ideia comum de contradição e conflito entre colonizador(a) e 
colonizado(a), a compreensão processual e histórica do colonialismo e de suas feridas abertas, a internalização e a 
exteriorização do(a) opressor(a) e a validade científica dessa experiência social” (Adams; Moretti, 2017, p. 199). 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
3 

colonização do Brasil e da América Latina – ou seja, como partes de um mesmo fenômeno: a 
modernidade; 2) as bases das visões sociais de mundo ideológicas e utópicas, identificando-as com 
a meritocracia e a educação libertadora, respectivamente; 3) a educação das subjetividades pela 
culpa, pelo fracasso e pela incapacidade dos grupos subalternizados ante a ideologia da meritocracia 
e sua tirania; 4) os desafios da educação libertadora – no fundo, uma educação que é de(s)colonial. 
Para, então, apresentar algumas conclusões sobre os desafios da educação libertadora para/na 
superação da tirania do mérito, apontando estratégias oportunas no sentido de contribuir para 
modificar sistemas educativos atrelados e dependentes da lógica competitiva do modo de produção 
capitalista neoliberal. 

Colonialidade e classificação: heranças coloniais e moderna 

Compreender a escravidão [...] é perceber como ela cria uma singularidade excludente e 
perversa. Uma sociabilidade que tendeu a se perpetuar no tempo, precisamente porque 
nunca foi efetivamente compreendida nem criticada.  

(Jessé Souza) 
 

A descolonização é um processo inacabado, ainda que, do ponto de vista jurídico e 
administrativo, as independências políticas e a constituição das Repúblicas em toda a América 
Latina tenham estabelecido novas relações com os países da Península Ibérica, pois implicaram na 
passagem das formas colonialistas modernas para as da colonialidade global. Ou seja, tanto se 
mantiveram as perspectivas e os interesses das aristocracias quanto se buscaram atender as elites 
nascentes, estabelecendo estruturas de classificação social e racial (Quijano, 2014a, 2020) como 
padrão de poder. 

Desse modo, a colonialidade também conforma as condições de padrão do ser e do saber 
e exerce determinações de ordem econômica, cultural, social, política, religiosa e de gênero. Tais 
determinações contribuem para a reprodução de concepções educacionais e pedagógicas 
tradicionais, desconsiderando os conflitos e os interesses antagônicos entre distintos grupos sociais, 
de acordo com a especificidade de relações de classe a cada tempo histórico. 

Do colonialismo, herdamos uma ferida: a colonialidade (Mignolo, 2007). Os povos 
colonizados foram desumanizados de tal modo que carregam a violência do opressor introjetada 
(Freire, 1978), assim como a inferioridade foi “epidermizada” (Fanon, 1968) em todo o seu ser. 
Desse modo, a colonialidade pode ser compreendida como um processo histórico que visa explicar 
as hierarquias e a subalternização pelas relações naturais entre todos os seres e pelo mito 
civilizacional da Modernidade (Dussel, 2005). 

Esses aspectos escondidos no porão da história compõem o substrato da ideologia 
meritocrática, a alimentar “[...] os imaginários simbólicos, conceitos estruturantes e categorias 
construídos a partir de paradigmas de dominação [...]” (Nakano, 2017, p. 40). Esses dispositivos 
geradores de violência, em geral ratificados por um lastro religioso e presentes em todas as 
dimensões da vida nas distintas épocas históricas, adquirem força de normatividade. Conforme 
Nakano (2017, p. 40), “[...] na perspectiva histórica, a violência, a discriminação, o preconceito, as 
injustiças e as desigualdades presentes nas relações sociais do passado permeiam o universo 
simbólico das representações, das interpretações e da linguagem, influenciando a cosmovisão do 
presente”. 

Com mais de três séculos de escravidão, nossos países não podem ser compreendidos sem 
a profunda interferência, ou determinação, ou ainda sem considerar os condicionamentos que 
exercem essas chagas coloniais. A violência considerada “natural”, a partir da óptica dos 
colonizadores e legitimada por códigos religiosos, resultou na cultura autoritária e conservadora em 



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

4 

nossas sociedades. Nesse contexto, o “[...] cristianismo, em qualquer das suas formas, não 
constituiu outra coisa que aceitação, justificação e elogio da instituição escravocrata, com toda sua 
inerente brutalidade e desumanização dos africanos” (Nascimento, 2016, p. 63), o que, em grande 
medida, também se aplica em relação aos povos indígenas3. A partir disso, a modernidade pode ser 
compreendida e justificada como “uma práxis irracional de violência”, cujo caráter “civilizatório” 
justifica a interpretação de que seriam “[...] inevitáveis os sofrimentos ou sacrifícios (os custos) da 
‘modernização’ dos outros povos ‘atrasados’ (imaturos), das outras raças escravizáveis, do outro 
sexo por ser frágil” (Dussel, 2005, p. 30). 

Outra herança das elites sociais e econômicas a se considerar é a escravocrata e seus 
desdobramentos na sociedade brasileira, uma vez que mantém a acumulação das riquezas como 
uma norma e um hábito, por meio da exploração das pessoas e da limitação de sua liberdade (Souza, 
2017). No caso brasileiro, a abolição formal da escravatura, em 1888, expressou a deterioração das 
condições de vida das pessoas racializadas, “livres” e pobres que, após uma vida toda de exploração 
e de dominação, de humilhação e de negação de sua humanidade, foram “jogadas” aos patamares 
ainda mais inferiores da ordem competitiva que se consolidava no Império e na República – 
incluindo o mito da democracia racial (Souza, 2017). 

De acordo com Abdias do Nascimento (2016, p. 79), a abolição atirou “[...] os africanos e 
seus descendentes para fora da sociedade [...]” e “[...] exonerou de responsabilidades os senhores, 
o Estado e a Igreja”. Desse modo, as pessoas que foram escravizadas não tiveram o direito ao 
reconhecimento, à possibilidade de terem uma família, sendo-lhes negada a autoestima, assim como 
a formação e o aprendizado do planejamento de suas vidas. É interessante apontar que Souza 
(2017) não resume a escravidão a um conjunto de violências, mas a inscreve em um contexto de 
crise de ideias sobre a formação da sociedade brasileira. Nesse bojo, a meritocracia foi se 
constituindo em mais uma herança, agravada pelas discriminações racistas e pela legitimação da 
desigualdade, entre outros aspectos da vida cotidiana do povo. 

A partir de Jessé Souza (2017), podemos inferir que o marco decisivo do processo de 
complexificação da colonialidade no Brasil foi a política de branqueamento e de modernização via 
estímulo à migração europeia, inicialmente para o centro-sul do país. A partir daí, além da cor da 
pele, ser branco significava, de modo mais contundente, ser portador dos melhores atributos 
morais e culturais da civilização. 

A lógica do branqueamento não excluiu mestiços e mulatos claros, desde que exibissem 
símbolos das elites dominantes, como a formação cristã e o domínio das letras. Um elemento 
central exigido era o ethos da disciplina para o trabalho, do autocontrole, do pensamento 
prospectivo (Souza, 2017), que incluía o hábito da poupança – “poupar para ter amanhã” –, mas 
também a obediência às autoridades religiosas, políticas e acadêmicas. 

Nesse padrão consagrado como ideal de homem, também a mulher continuava sendo vista 
como um ser inferior, subordinada e relegada ao âmbito doméstico, o que era distinto do modo de 
vida dos povos originários, cujas relações eram de reciprocidade e de subsistência. Em decorrência 
desse padrão de poder, a exploração-dominação-opressão se reproduziu contra as pessoas 
racializadas e generificadas, uma vez que foram consideradas primitivas, incivilizadas por natureza, 

 
3 Considerando o enfoque da discussão proposta, não haverá espaço para apresentar e problematizar como o processo 
colonial e sua missão civilizatória impactaram africanos e indígenas em suas particularidades, tampouco para trabalhar 
as vertentes progressistas do cristianismo na história. No entanto, cabe valorizar vozes antes subalternizadas, como a 
de Abdias do Nascimento. Cabe uma menção a alguns missionários, como José de Anchieta e Bartolomé de Las Casas, 
quanto às suas respectivas percepções e entendimentos sobre a colonização e a evangelização, uma vez que ambos 
pensavam na possibilidade de um processo harmonioso e pacífico, respeitando a autonomia dos povos. 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
5 

incapazes de assumirem os valores ocidentais e de se moldar não apenas ao padrão de poder 
colonial-capitalista, mas também aos padrões de ser e de saber4.  Desse modo, “[...] para o moderno, 
o bárbaro tem uma ‘culpa’ (por opor-se ao processo civilizador) que permite à ‘Modernidade’ 
apresentar-se não apenas como inocente, mas como ‘emancipadora’ dessa ‘culpa’ de suas próprias 
vítimas” (Dussel, 2005, p. 30). 

É possível constatar que, na ordem escravocrata, o fator decisivo era o fenótipo e o status 
de origem, em que tudo dependia da classificação racial. A partir dessa política, restava ao povo 
brasileiro ser “[...] a escória proletária, o ócio dissimulado ou a criminalidade fortuita ou 
permanente”. Essa era, portanto, a condição para “[...] preservar a dignidade de ‘homens livres’” 
(Souza, 2017, p. 77). 

De acordo com Nascimento (2016), a escravização de pessoas negras tinha como objetivo 
primeiro a exploração da força de trabalho, tanto que a presença de homens era de cinco para cada 
mulher. No entanto, a norma escravocrata permitia a exploração sexual das mulheres, sendo outra 
herança colonial a de elas serem objeto de prazeres dos homens, justificada pela “democracia 
racial”, em que o colonizador branco aceitava o “inter-casamento” como sinônimo de relações 
supostamente harmoniosas – no fundo, a legitimação do estupro e da prostituição das africanas e 
suas descendentes. Afinal, “[...] o homem negro e a mulher negra só podem penetrar sub-
repticiamente, pelas portas dos fundos, como criminoso e como prostituta” (Nascimento, 2016, p. 
86). Já na nova ordem competitiva, após a abolição jurídica da escravidão, a produção da 
desigualdade ficou invisibilizada por uma hierarquia moral, sob novos modos de privilégios e de 
preconceitos, o que se traduz em práticas de violência aberta ou dissimulada (Souza, 2017). 

Souza (2017) apresenta, na obra em questão, o que considera ser a base da sociedade 
colonial e escravista, e o ideal de nação para as elites que evoluíram à condição de donas do poder 
na sociedade brasileira atual. Se é verdade que o fator decisivo, na ordem escravocrata, era o 
fenótipo – visto que este era o status de origem do qual dependia a classificação racial (Quijano, 
2020) –, analisando o caso brasileiro, Souza (2017) conclui que não se pode separar o preconceito 
de classe do de raça. 

Nesse ambiente de reprodução duradoura da colonialidade, que tende a ratificar a existência 
de um modo superior e outro inferior de poder, de ser e de saber – individual e socialmente –, a 
ideia de meritocracia se constitui em uma “cilada” (Markovits, 2021). De acordo com Quijano 
(2020), a classificação social e racial se manifesta em pelo menos cinco âmbitos de existência: do 
trabalho e seus produtos; da autoridade e seus instrumentos de coerção; da subjetividade e seus 
produtos; da natureza e seus recursos de produção; e do sexo e seus produtos no âmbito da 
reprodução da espécie. 

A partir disso, podemos fazer uma relação entre educação e trabalho, em particular entre a 
educação dualista e a classificação proposta por Aníbal Quijano. Os/as que vivem nos grupos e 
padrões superiores da sociedade – geralmente vinculados ao trabalho intelectual e administrativo – 
são apresentados/as como “merecedores” dessas posições, já que “venceram por méritos 
próprios”; aqueles/as que vivem nos grupos e padrões inferiores da sociedade – os/as 
trabalhadores/as braçais – são apresentados/as como “incapazes”, desinteressados/as, 

 
4 Conforme Quijano (2014a, 2020), essa condição classificatória se manifesta em pelo menos cinco âmbitos de 
existência social: do trabalho e seus produtos; da autoridade e seus instrumentos de coerção; da subjetividade e seus 
produtos; da natureza e seus recursos de produção; e do sexo e seus produtos no âmbito da reprodução da espécie. 
Para aprofundar essa discussão, consultar Adams e Abba (2022).  



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

6 

indisciplinados/as e/ou preguiçosos/as. E, por isso mesmo, estes/as seriam os/as responsáveis 
exclusivos/as por seu fracasso e falta de mérito. 

A força e a eficácia dos novos princípios de classificação e de desclassificação (Quijano, 
2014a) exercem pressão sobre as determinações anteriormente mencionadas, incidindo na 
reprodução da miséria material, moral e simbólica das populações empobrecidas e dos grupos 
sociais subalternizados. 

É importante lembrar que isso tudo ocorre em um ambiente de cunho filosófico positivista 
e liberal, expresso no lema “ordem e progresso”, que revela o grau de imitação e subserviência aos 
valores e modos culturais europeus e estadunidenses. Por isso, fortalece-se um ambiente de 
intolerância em que os/as negros/as e os/as indígenas são aceitos/as por alguns brancos, enquanto 
outros, visivelmente, ensejam o extermínio das pessoas racializadas (Souza, 2017). Esse espírito de 
ódio e desprezo das elites e da classe média em relação aos/às descendentes de pessoas escravizadas 
e subalternizadas se reproduziu e continua se fortalecendo em todos os espaços da sociedade 
brasileira. “O círculo da dominação se fecha quando a própria vítima do preconceito e do abandono 
social se culpa por seu destino, que foi preparado secularmente por seus algozes” (Souza, 2017, p. 
101) – como parte do mito “civilização contra a barbárie”. 

Um sistema meritocrático para situações de grupos sociais, raciais e de gênero que partem 
de condições tão profundamente desiguais – em que o privilégio de alguns e a carência da maioria 
é processo histórico – constitui-se em deboche, crueldade e elitismo. A farsa da meritocracia tem 
em sua raiz as desigualdades de direitos e deveres, bem como de acesso aos bens essenciais para o 
viver, visto que a herança do escravismo, enquanto não superada, torna impossível uma sociedade 
justa e igualitária. Dito de outra maneira, esse sistema se assenta a partir de padrões de colonialidade 
(poder, ser, saber) e de classificação (social, racial, gênero) enquanto heranças coloniais. 

Visões sociais de mundo: a meritocracia como ideologia e educação libertadora como 
utopia 

O ideal meritocrático não é remédio para desigualdades; ele é justificativa para 
desigualdade.  

(Michael Sandel) 
 

A denúncia de Sandel (2022, p. 181) sobre o ideal da meritocracia como resolução das 
desigualdades é coerente com a compreensão de ideologia como uma visão social de mundo que 
visa não apenas legitimar, mas justificar a conservação e a reprodução da ordem social já existente, 
incluindo seus valores e instituições (Löwy, 2017). 

Em que pese não haver estoques culturais imutáveis, ao manter viva a esperança – 
sobretudo pela crença no potencial da educação escolar e não escolar na relação com a visão social 
de mundo utópica (Löwy, 2017) [inferência nossa] –, torna-se fundamental compreender a trama 
entre os aspectos originários da cultura greco-romana, mediados pelo cristianismo medieval, e a 
ideologia meritocrática. 

Não sem vozes dissonantes, a ideologia cristã da época separava o mundo entre humanos, 
os que tinham espírito, e não humanos, os que eram movidos pelas fraquezas do corpo: os/as 
negros/as, os/as indígenas/as e seus/suas descendentes. A hierarquia entre superiores e inferiores, 
entre existentes e inexistentes, foi incorporada, naturalizada e sacralizada por meio da 
evangelização, no período da invasão colonial, em que os/as subalternizados/as eram 
considerados/as “sem alma” e, por isso, poderiam ser escravizados/as pelos “detentores da 
salvação”: os homens brancos ocidentais. 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
7 

Tal hierarquização permeia hoje todos os meandros da vida, na forma patriarcal e racista 
de dominação presente em todas as instituições da sociedade capitalista. Nessa mesma égide, as 
elites dominantes difundiram uma hierarquia moral por meio da qual também se naturalizam e se 
perpetuam padrões classificatórios mais eficazes que todos os códigos jurídicos já existentes. Nesse 
paradigma cultural hierárquico, “[...] as classes superiores são as classes do espírito, do 
conhecimento valorizado, enquanto as classes trabalhadoras são do corpo, do trabalho braçal e 
muscular, que as aproxima dos animais” (Souza, 2017, p. 22). 

Lamentavelmente, a visão social de mundo ideológica e suas formas de exploração, 
dominação e opressão tendem a ser reproduzidas e legitimadas com o aval da ciência, em especial 
da ciência positivista, cuja aplicação das leis da natureza deveria coincidir com as da sociedade. Se, 
em períodos históricos anteriores, era preponderantemente a religião que dava legitimidade às 
ideias, gradativamente essa tarefa passou a ser assumida também pela ciência moderna, que definia 
o que era verdadeiro e o que era falso, negando os conflitos e os interesses das classes antagônicas 
e defendendo a premissa da neutralidade. 

Na contemporaneidade, cabe observarmos que a religião, como ideologia da prosperidade 
– diferentemente do cristianismo de libertação –, tende a conservar e reproduzir as características 
do neoliberalismo e da meritocracia (Pena; Zientarski, 2022), de modo especial por conta de 
correntes como o cristianismo carismático e o neopentecostal, somado ao poder das redes sociais. 
Por exemplo, as fake news têm exercido forte impacto na definição do que é verdadeiro ou não, 
descredibilizando a ciência e a cientificidade dos fenômenos. A cosmovisão religiosa pentecostal e 
carismática, inclusive de setores de outras igrejas como a Católica, joga um papel muito importante 
na discussão da meritocracia, pois insere a chamada “Teologia da Prosperidade”. 

Essa teologia legitima o acesso de alguns/algumas aos bens de consumo mais restritos e a 
privilégios – ou até mesmo à possibilidade de ascensão social – como sendo “obras de Deus”. 
Segundo essa crença, tal fato seria a retribuição divina ao conjunto de fiéis que cumpriram seus 
deveres e rituais religiosos – entre os quais, o pagamento fiel do dízimo de todas as receitas obtidas. 
Assim como na ideologia da meritocracia, os/as que não conseguem acesso a bens de consumo 
mais sofisticados, a postos de trabalho melhores ou à mobilidade social não os obtêm porque 
“Deus os/as está castigando” por não terem sido suficientemente fiéis em suas obrigações morais 
e religiosas. A visão de mundo da prosperidade considera que a fidelidade é retribuída por Deus 
com riqueza material e saúde; e a infidelidade, com doenças, sofrimentos e pobreza. Eis aí um 
mecanismo para reforçar, reproduzir e sacralizar o mundo neoliberal injusto e desigual em que 
vivemos. Trata-se de uma justificativa que não necessita da ciência social e humana – ou de qualquer 
ciência – para ser explicada e compreendida. 

O ethos familiar herdado e apregoado como o único válido se (re)constrói e se prolonga na 
escola, no trabalho e em outros espaços da vida cotidiana. A disciplina é incutida por meio de 
rotinas de horários e noções de estrutura organizacional, de comportamentos individuais e de 
atitudes relacionais de competição e/ou convivência pacífica, onde podem ser estimuladas algumas 
práticas de solidariedade e cooperação entre semelhantes. Esses modelos culturais de matriz 
europeia e vocação eurocêntrica colocam sua base na obediência à hierarquia nos moldes patriarcais 
(Souza, 2017), raciais e sociais. Assumem um caráter disciplinador e coercitivo, reprimindo atitudes 
e valores dos povos originários e de seus descendentes, considerados desrespeitosos ou agressivos 
ao padrão moral dominante. 

De acordo com o ethos cultural eurocêntrico, pessoas negras e indígenas são consideradas 
inferiores, indisciplinadas, incapazes de empreender. Quando muito, poderiam ser alvos de 
caridade ou benemerência. Essa ideologização foi identificada por Paulo Freire (1978) como 
invasão cultural, que se impõe às culturas locais, decretando-as incapazes de competir, dentro do 



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

8 

regime meritocrático, com as classes dominantes – “[...] no fundo, a invasão é uma forma de 
dominar econômica e culturalmente ao invadido” (Freire, 1978, p. 178). 

Na leitura e na interpretação da meritocracia como ideologia, transparecem indícios de 
como a colonialidade se difunde e se perpetua por meio da exploração, dominação e opressão 
apoiada na visão de mundo ideológica, que, por vezes, se apresenta como sendo a voz da ciência 
ou vontade de Deus – como foi em relação à escravidão – e tem sido em suas formas análogas na 
atualidade: no racismo, na misoginia, nas heranças coloniais e no persistente mito civilizacional 
moderno. Para a história, no seu movimento contraditório, essas não são heranças imutáveis, pois 
a reprodução da colonialidade não é irreversível; afinal “[...] lidamos com dinâmicas sociais que 
constroem padrões de comportamento concreto passíveis de mudança e aprendizado” (Souza, 
2017, p. 48), desde que não concordemos com o sepultamento da história de mais de três séculos 
de escravatura. 

Nos aspectos acima referidos, encontram-se desafios para uma educação libertadora, 
sobretudo para que contribua no movimento de transitividade da consciência ingênua para a crítica. 
E, com isso, suscitar novas práticas sociais de convivência entre todos os seres, humanos e não 
humanos. Diversas são as alternativas pedagógicas ante os sistemas educativos da ideologia 
neoliberal que, hoje, são colocados como sendo inquestionáveis. Conforme argumentam Gómez 
Sollano e Puiggrós (2019), a educação emancipadora pode não estar vencendo, tampouco foi 
vencida pelo modelo neoliberal e seu respectivo programa, que domina nossos tempos. 

Sendo a educação popular – educação libertadora – uma dessas alternativas, sua dimensão 
utópica se expressa na reflexão sobre a prática e no sentido político-pedagógico de suas ações, o 
que coincide com a visão social de mundo dos subalternizados. São, assim, “[...] ideias, 
representações e teorias que aspiram a uma outra realidade, uma realidade ainda inexistente. Têm, 
portanto, uma dimensão crítica ou de negação da ordem social existente e se orientam para sua 
ruptura” (Löwy, 2017, p. 13)5.  

A tirania do mérito no capitalismo neoliberal: culpa, fracasso e incapacidade 

Presumimos que a meritocracia é igualmente intolerante àqueles/as que, em uma lógica de 
políticas neoliberais que colocam a ênfase em critérios individualistas, discriminadores e 
perpetuadores de desigualdades, constroem alternativas às colonialidades do poder, ser e saber, e 
às classificações sociais, raciais e de gênero. Como já sinalizamos anteriormente, a ideologia da 
meritocracia considera e valoriza os esforços apenas daqueles/as que alcançam êxitos, 
considerando a classe trabalhadora e a massa empobrecida as únicas responsáveis pelo seu 
“insucesso”. A maioria da população não contemplada no mercado capitalista deve ser 
culpabilizada e castigada por não se sujeitar a entrar na engrenagem da competição e da 
recompensa? 

Tendo como foco a sociedade estadunidense, Sandel (2022) reflete que, mesmo que 
“vencedores” tenham se dedicado e se empenhado, o lugar que conquistaram na parte mais elevada 
da pirâmide social não pode ser atribuído ao esforço individual. É preciso lembrar que sempre 
houve o apoio de outras pessoas e pré-condições diferenciadas que contribuíram para o acesso a 
condições mais favoráveis na competição de cunho fratricida. Além disso, o autor destaca que, em 
boa parte, a valorização de determinadas profissões atua em detrimento de outras e depende de 
fatores externos às características vocacionais ou utilitárias. Como afirma Sandel (2022), a postura 

 
5 Embora tenham referenciais distintos, Jessé Souza e Michael Löwy apresentam similitudes em relação à visão de 
contradições e possibilidades de quebra de estruturas de opressão e saída utópica libertadora. 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
9 

autossuficiente dos que atribuem o sucesso a seu mérito individual forma pessoas individualistas, 
arrogantes, insensíveis aos demais seres humanos e seres não humanos. Desumanizadas, essas 
pessoas dificilmente aprendem a ter gratidão e humildade e, consequentemente, não se importam 
com o bem comum e as necessidades coletivas. Em uma sociedade meritocrática, reproduzem-se 
privilégios que tendem a formar vencedores arrogantes e perdedores humilhados e ressentidos 
(Markovits, 2021; Sandel, 2022; Souza, 2017). 

Sandel (2022) e Souza (2017) destacam o fato de as sociedades estarem contaminadas pela 
ideologia da meritocracia. Especificamente no campo da Educação, ela se encontra no centro do 
sistema de avaliação em larga escala (Fávero; Oliveira; Faria, 2022), uma vez que os sistemas 
educacionais oficiais se reduzem a atender às demandas do mercado capitalista. Nesse sentido, 
assumem a meritocracia sob a lógica de potencializar as chances dos “bem-dotados” 
intelectualmente, em muitos casos selecionando-os desde o Ensino Fundamental. Na sociedade 
brasileira, por exemplo, cultivam-se – e, supostamente, recompensam-se – “talentos” voltados para 
as áreas profissionais técnicas, enquanto se desvalorizam outras voltadas para as Ciências Sociais e 
Humanas, ainda que os/as filhos/as das elites continuem recebendo educação integral, 
diferentemente dos/das filhos/as da classe trabalhadora. Essa parece ser uma contradição, quando, 
na verdade, segue a lógica dualista da educação. 

Para Sandel (2022), o princípio do mérito, em si, poderia indicar aspectos favoráveis, desde 
que houvesse igualdade de condições. Nesse sentido, utilizar o mérito como um dos critérios de 
seleção e/ou contratação de funcionários para cargos públicos ou privados poderia se constituir 
em uma prática eticamente mais justa e sensata. O autor lembra que a meritocracia se constituiu 
em um eixo central do republicanismo na superação da aristocracia hereditária, ainda que com 
alcance prático frágil nas sociedades contemporâneas. Contudo, o próprio Sandel (2022) conclui 
que o mérito, em seu processo histórico e filosófico, e em tempos de globalização neoliberal, 
passou a ser tóxico e um protetor da desigualdade. 

A meritocracia esconde as relações e os mecanismos de dominação entre classes sociais que 
abrigam as contradições reais e os conflitos centrais de nossa sociedade, a exemplo da educação e 
das recorrentes reformas implementadas no Brasil e/ou nos Estados Unidos, como aponta Sandel 
(2022). Em consequência, a ideologia da meritocracia foi se constituindo em uma das maneiras 
mais sutis e, ao mesmo tempo, mais discriminatórias de reprodução da desigualdade. E, conforme 
nossa leitura e interpretação, ela consolida a reprodução das colonialidades e classificações 
decorrentes das heranças coloniais. Essa ideologia faz parecer “natural” o discurso segundo o qual 
“somente os incompetentes não são bem-sucedidos” e, por isso mesmo, “não têm merecimento” 
na sociedade atual. Em decorrência disso, as pessoas das classes populares não conseguem chegar 
ao topo do que a atual sociedade projeta como ideal social e profissional. 

Em meio às tensões, disputas e indiferenças no cotidiano das relações sociais, a “elite do 
atraso” (Souza, 2017) procura justificar sua posição hierárquica pelo mérito, como se, em grande 
medida, não houvesse o privilégio herdado e justificado por uma ideologia que conserva e reproduz 
a ordem social e existencial (Sandel, 2022). Basta observar que as condições de socialização, de 
acesso e transmissão de bens materiais e culturais em uma família de classe média ou alta são 
totalmente distintas das condições das famílias de grupos sociais subalternizados. As atitudes ou os 
elementos tão valorizados pela cultura eurocêntrica – quais sejam, a capacidade de concentração, o 
pensamento prospectivo, as disposições para a iniciativa, a disciplina e o autocontrole (Souza, 2017) 
– geralmente não têm sido aspectos presentes nas classes populares como referentes de autonomia, 
porque essa formação lhes foi desestimulada ou mesmo negada. 

Jessé Souza (2017) lembra que, por mais de três séculos, era proibido às pessoas 
escravizadas e a seus/suas descendentes desenvolverem a liberdade e a autonomia, assim como a 



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

10 

intelectualidade com pensamento prospectivo. Enquanto os/as filhos/as das classes média e alta 
recebiam todos os estímulos possíveis para desenvolver suas capacidades e adentrar com vantagens 
no “funil” competitivo, o ponto de partida da maioria é o da desvantagem e da desigualdade na 
corrida meritocrática por “um lugar ao sol” no capitalismo neoliberal – nesse sentido, colonialismo 
e capitalismo se engendram. Em consequência, as pessoas das classes populares não conseguem 
chegar ao topo do que a atual sociedade projeta como ideal social e profissional. Essa perversidade 
ideológica tende a aprofundar cada vez mais o abismo das desigualdades nas sociedades. Em 
síntese, os privilégios e o ethos de elevado capital cultural decorrem de um aprendizado “silencioso 
e invisível”, oportunizado pelo ambiente de socialização familiar e por outras instituições, como a 
escola. Ao comparar as condições familiares, os meios tecnológicos, culturais e econômicos, fica 
evidente que é um discurso enganador concluir que tudo depende da capacidade dos indivíduos. 

A lógica da ideologia da meritocracia pressupõe que as sociedades, tais como se encontram, 
são boas e que basta todas as pessoas se adaptarem e encontrarem nela o seu lugar por meio do 
esforço individual. Entretanto, como afirma Sandel (2022), a globalização neoliberal distribuiu 
desigualmente suas recompensas: “[...] 1% mais rico dos estadunidenses ganha mais do que a 
metade inferior somada” (Sandel, 2022, p. 35) – como no resto do mundo. 

O nível de desigualdade nos Estados Unidos da América pode ser verificado de modo 
similar na realidade brasileira. Diante dessa constatação objetiva, não é possível continuar 
afirmando que a metade da população de nossos países está no infortúnio por sua própria culpa e 
incapacidade. A parte contemplada para sentar-se à mesa e usufruir da riqueza – dádiva da natureza 
e da riqueza socialmente produzida pelo trabalho – não conquistou tal lugar somente por mérito, 
mas pela distribuição desigual da riqueza produzida e pela acumulação do capital no topo da 
pirâmide social do capitalismo global. Sob o palavreado da meritocracia, os seus defensores não 
conseguem esconder uma aristocracia hereditária indutora da mobilidade social para cima, 
historicamente transmitida de pais para filhos, garantida para alguns poucos e vedada para a 
maioria, e que ainda persiste. 

Sandel (2022) analisa o discurso ideológico do mérito a partir do ingresso na universidade, 
destacando que: 

Ainda que seja verdade o fato de a entrada (em uma universidade) refletir dedicação e 
empenho, não se pode dizer que foi somente resultado da própria ação. E o que dizer 
sobre pai, mãe e professores que ajudaram ao longo do caminho? E os talentos e dons 
são inteiramente resultantes das ações deles? E a sorte de viver em uma sociedade que 
cultiva e recompensa os talentos que eles por acaso têm? (Sandel, 2022, p. 23). 

Concretamente, vale verificar o que ocorre no caso brasileiro em relação ao ingresso no 
Ensino Superior. De acordo com o Censo Escolar de 2020, realizado pelo Instituto Nacional de 
Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira – Inep (2021), a frequência de jovens das famílias 
com renda domiciliar acima de oito salários-mínimos era de 61,9%. Já nas famílias com renda 
inferior a um salário-mínimo, o acesso de jovens à graduação era de apenas 10,5%. Os dados por 
si só desmascaram o discurso meritocrático do esforço, do talento e das oportunidades, 
confirmando o fato de que ingressar em um curso de nível superior é proporcional à origem social, 
racial e de gênero dos indivíduos, diferenciando-se por área de conhecimento. 

Para além dessa realidade, Sandel (2022) segue afirmando taxativamente que, mesmo que 
houvesse uma meritocracia com plena igualdade de condições e sem suborno6 ou sem privilégios 

 
6 O autor está se referindo às fraudes nas universidades estadunidenses para o ingresso naquelas consideradas aptas 
para receber e formar as elites; tal corrupção também dizia respeito às indicações de atletas universitários que 
potencialmente integram as melhores equipes de diferentes modalidades.  



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
11 

para ricos, ainda assim continuaríamos diante de uma farsa, uma crença ilusória, ou seja, ante a 
ideologia da meritocracia que é a de acreditar que alguém tenha chegado ao topo social por conta 
própria. Além de ideológica, trata-se de uma postura de ser e estar no mundo: individualista, 
autossuficiente e arrogante, sem espaço para a gratidão e a humildade. De acordo com Sandel 
(2022, p. 23): “[...] sem esses sentimentos é difícil se importar com o bem comum”. Para esse 
filósofo, um dos fatores centrais para as pessoas alcançarem postos destacados deve-se, em boa 
parte, aos talentos que receberam e que, por acaso, a sociedade valoriza. De outra parte, há grandes 
contingentes humanos talentosos, mas que não dispõem das condições e dos meios para 
desenvolvê-los, sobretudo na lógica de uma visão social de mundo utópica. Com isso, contar ou 
não com determinados talentos e dispor, ou não, dos meios para desenvolvê-los não pode ser 
considerado um resultado do mérito ou demérito dos indivíduos. 

“A arrogância meritocrática reflete a tendência de vencedores a respirar fundo o sucesso, a 
esquecer a sorte e a sina dos que os ajudaram ao longo do caminho. [...] felicita vencedores, mas 
rebaixa perdedores [...]” (Sandel, 2022, p. 38-39), mantendo a lógica hierárquica do mito 
civilizacional moderno. Desse modo, gera-se, como resultado, arrogância de vencedores e 
humilhação e ressentimento entre os perdedores. Incute-se um profundo sentimento de culpa nas 
pessoas cujas capacidades e saberes não são valorizados pelo mercado de trabalho e de consumo, 
mas que efetivamente contribuem na humanização da sociedade sob outra visão social de mundo, 
a utópica. Essa humilhação contribui para a formação de subjetividades subservientes, de 
autodesvalorização de maiorias subalternizadas das nossas sociedades. Em decorrência, é possível 
inferir que a tirania do mérito se impõe como uma regra moral injusta a toda a população, 
diminuindo, gradativamente, a possibilidade de compartilhar um destino social comum. Não deixa 
espaço para a solidariedade e coloca o bem comum em último lugar, pois, aos bem-sucedidos, a 
arrogância meritocrática leva-os a crer que sua vitória e conquista estão diretamente ligadas à 
recompensa, por serem melhores que os/as demais. 

Nesse sentido, Sandel (2022) alerta que a lógica meritocrática leva à corrosão da 
comunalidade, deteriora a dignidade do trabalho e a autoestima das pessoas. Estas acabam sendo 
usurpadas da oportunidade de contribuir para o bem comum, bem como da garantia da provisão 
do sustento de sua família. Além disso, há uma questão anterior: o bem-estar da maioria da 
população considerada “não empreendedora” não interessa à ideologia neoliberal, porque ela não 
contribui para compor os lucros das elites econômicas, que historicamente se constituíram por 
meio das benesses das heranças coloniais modernas. 

Em um contexto neoliberal, evidencia-se, portanto, que a ideologia da meritocracia compõe 
o processo de formação da subjetividade, na medida em que o mercado tem a pretensão de 
preencher todos os interstícios da sociedade, seja na esfera econômica, seja na esfera pessoal e 
afetiva. A ideologia nos atinge a todas e todos tal como o ar que respiramos (Souza, 2023). A 
responsabilização dos indivíduos pelos riscos sociais, econômicos e políticos se constitui em 
pressuposto da lógica neoliberal: privatizar o lucro e socializar os prejuízos. Na vida cotidiana, os 
“[...] problemas relacionados ao desemprego, à saúde, moradia e aposentadoria são colocados como 
responsabilidade exclusiva do indivíduo” (Souza, 2023). Assim, se as pessoas não tiverem acesso a 
cada uma delas, é porque não tiveram o devido merecimento; e, por tal incompetência, são 
culpabilizadas, visto que não souberam ser bons empreendedores de si mesmas. Dessa maneira, a 
ideologia da meritocracia retira até mesmo do Estado a responsabilidade pelo acesso às políticas 
universais de saúde, educação e moradia, assim como ao trabalho e à aposentadoria. 

Vale ainda acrescentarmos que a meritocracia se constituiu como um artifício típico das 
colonialidades e classificações do capitalismo neoliberal, com índices de desigualdade relativamente 
mais baixos (Dubet, 2023) no período do Estado de bem-estar social na Europa e na América do 



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

12 

Norte, se comparados às sociedades que carregam as consequências da escravidão, como as latino-
americanas. François Dubet (2023) indica que um desafio para chegar ao bem comum seria articular 
aspirações de solidariedade, em que a prioridade deveria ser “[...] o destino dos perdedores de uma 
competição meritocrática” (Dubet, 2023). Contudo, os efeitos das heranças coloniais e modernas, 
de conservação de privilégios das aristocracias e das burguesias em nossas sociedades colonizadas, 
perduram até os dias de hoje sob a forma de colonialidade do poder, do ser e do saber, assim como 
de classificações raciais, sociais e de gênero. Da mesma forma, em contrapartida, seguem 
desafiando as aspirações libertadoras da educação, dentro ou fora das instituições escolares. 

Desafios para a educação libertadora 

A retórica de que “só não sobe na vida quem não quer” se constitui expressão típica da 
tirania do mérito, que se propaga a partir da socialização, incluindo a familiar e a escolar. De acordo 
com Sandel (2022, p. 105), “[...] sob condições de desigualdade desenfreada e mobilidade barrada, 
reiterar a mensagem de que nós somos responsáveis por nosso destino e merecemos o que 
recebemos, corrói a solidariedade”, além de justificar o fato de a maioria das pessoas ficar excluída 
dos benefícios da produtividade ou especulação financeira do capitalismo neoliberal. Tudo que 
vimos apresentando trata-se de um quadro concreto de alta objetividade que poderia ser verificado 
tanto no caso brasileiro quanto nos demais países latino-americanos. Por isso, questionamos se a 
educação pode contribuir para compreender essa questão de modo crítico e em profundidade em 
vista da sua transformação. Partindo da ideia de que é possível, também nos perguntamos: sob qual 
educação? 

A educação libertadora, sobretudo a de matriz freireana, não se encontra alheia às visões 
sociais de mundo ideológicas e utópicas. Contrariando a colonialidade global e a classificação social 
como destinos da e na educação, ela se caracteriza pela sua insubordinação, pelo movimento de 
sua historicidade e pelo inacabamento do ser homem e ser mulher. Por tais características, a 
educação libertadora não poderia ser neutra, senão utopicamente situada e vocacionada para as 
transformações necessárias para a justiça social e humanização (Freire, 1978; Löwy, 2017). Além 
disso, entendemos que, na perspectiva libertadora, não é possível “aplicar” o princípio da igualdade 
de condições e de oportunidades na educação, nem em sociedades com extremas desigualdades 
como a brasileira e latino-americana, nem mesmo em qualquer outra em que impere o capitalismo 
neoliberal. 

Assim, retomamos algumas reflexões de Sandel (2022) sobre a ideologia da meritocracia. 
Ele próprio, na obra analisada, recupera a origem e os sentidos da meritocracia que questionava o 
direito hereditário de privilégios e de prestígios sob a ordem de uma elite aristocrática – análise 
também realizada por Markovits (2021). Seu caráter progressivo dizia respeito, portanto, às 
possibilidades de conquistas sem o destino por linhagem. Contudo, de acordo com Sandel (2022), 
além de ter sido deteriorada, a meritocracia tornou-se nociva ao bem comum, além de ela própria 
se situar ideologicamente. 

De acordo com os critérios da ideologia da meritocracia, entre os que fracassaram e são 
culpabilizados por seu insucesso, apenas os/as desafortunados/as, com doenças crônicas e 
limitações objetivas por razões externas, seriam poupados/as de sua tirania; assim, estes teriam 
direito a receber assistência do Estado e de seus governos. No entanto, na lógica do “Estado 
mínimo”, até mesmo esses grupos são vistos como um peso, um estorvo para o desenvolvimento 
capitalista e para a máquina do Estado. Sandel (2022) analisa que, na sociedade estadunidense, “[...] 
das pessoas nascidas no degrau inferior, apenas por volta de 4% a 7% sobe ao topo” (Sandel, 2022, 
p. 108). E conclui que, ainda que haja igualdade de oportunidades, “[...] alocar empregos e 
oportunidades conforme o mérito não reduz a desigualdade, mas reconfigura a desigualdade para 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
13 

alinhá-la à habilidade” (Sandel, 2022, p. 175). Para ele, o ideal meritocrático está relacionado à 
mobilidade e não à igualdade; não é remédio para a desigualdade, mas justificativa para ela – o que 
podemos relacionar à compreensão antidialógica da educação bancária, conforme Freire (1978). 
Para Sandel (2022), o mito de que as pessoas conseguem sair da pobreza pelo esforço próprio é 
refutado por tais constatações. Paulo Freire (1978) questiona os fatalismos ante as situações 
desumanizantes a que o oprimido se vê inserido. Por isso, a racionalização como subjetivismo e 
distorção da realidade verte-se em “[...] mito criado para a defesa da classe do que fez o 
reconhecimento, que assim, se torna falso” (Freire, 1978, p. 21). Dessarte, o mito se faz na ausência 
da objetividade e, com isso, sem a inserção crítica no mundo. 

Assim como Sandel (2022), Markovits (2021, p. 21) compreende que o mérito é “[...] um 
simulacro de virtude, um falso ídolo”. E que a meritocracia é “[...] um mecanismo para a 
concentração e a transmissão dinástica da riqueza e dos privilégios de geração para geração. Uma 
ordem de castas que cria rancor e divisão. Na verdade, uma nova aristocracia” (Markovits, 2021, p. 
21), que é acompanhada de uma classe média que não terá condições de se mover ascendentemente; 
ao contrário, potencialmente se juntará com as classes mais populares. 

Em termos de política pública, uma resposta para mitigar a desigualdade tem sido as ações 
afirmativas. Os seus críticos dizem que estas têm por base fatores que negam o mérito. Já os seus 
defensores acreditam que tais políticas se justificam “[...] para tornar a igualdade de oportunidade 
uma realidade para membros de grupos que sofreram discriminação ou estiveram em desvantagem” 
(Sandel, 2022, p. 177-178). Para irmos ao âmago dessa contradição, torna-se necessária uma 
apreciação sensível e solidária, perguntando-nos: como os/as filhos/as da classe trabalhadora e dos 
grupos sociais subalternizados conseguem se incluir na competição meritocrática e concorrer com 
os/as filhos/as das elites em igualdade de condições? Estes/as últimos/as estarão sempre em 
vantagem na disputa meritocrática, considerando os legados herdados e outros adquiridos no seu 
cotidiano, por meio do que seus familiares podem oferecer em abundância de meios, atenção e 
uma variedade de estímulos que às suas crianças carecem (Senkevics; Carvalhaes; Ribeiro, 2022). 

Além disso, a “igualdade de oportunidade” depende dos talentos que as pessoas possuem, 
assim como dos valores do tipo de sociedade em que se vive. Se o fato de “[...] viver em uma 
sociedade que premia os talentos que por acaso tenho, também não é algo que eu possa alegar ser 
crédito meu” (Sandel, 2022, p. 182), definitivamente a regra meritocrática constitui-se uma falácia 
– mito que se sustenta apenas na ausência da relação dialética entre a subjetividade-objetividade 
(Freire, 1978). Do contrário, todas as pessoas que não alcançaram o sucesso – de acordo com a 
cultura hegemônica das sociedades – cairiam na “desgraça”7  porque não se esforçaram 
suficientemente no trabalho e no estudo. O fato, porém, é que não houve (e não haverá) condições 
igualitárias para o desenvolvimento de talentos similares para todos, sobretudo para aqueles/as que 
integram a classe trabalhadora e grupos subalternizados pelas colonialidades e classificações 
modernas. 

Outra falácia decorrente desse mito ocorre quando adolescentes estão por decidir o 
caminho profissional a seguir. Entre diversos critérios possíveis, ao escolher um curso universitário 
ou técnico, estes, muitas vezes por pressão da família, tendem a priorizar o da renda e/ou do status 
social. No caso brasileiro e latino-americano, as universidades gradativamente foram encolhendo 
os cursos das áreas das Ciências Sociais e das Humanidades por falta ou pela diminuição 
significativa de estudantes ingressantes; e, por isso, acabam por ampliar as engenharias e cursos 

 
7 Sandel (2022), ao recuperar a historicidade sobre o mérito como conceito e meritocracia como sistema, chama a 
atenção para as relações tencionadas do próprio termo e a “graça divina”. Dessa maneira, o autor busca explicitar as 
raízes religiosas e aristocráticas do “mérito” e da “graça”, discorrendo sobre a apropriação de ambos nas democracias 
liberais. 



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

14 

tecnológicos demandados pelo mercado de trabalho, supostamente mais seletivo e com menor 
tempo de formação. No entanto, ao recuperar a discussão anteriormente apresentada, quanto às 
possíveis relações entre a ideologia da meritocracia e a educação dualista, podemos questionar a 
falta de interesse pelas Humanidades, na medida em que o acesso ao Ensino Superior tampouco 
se dá em “igualdade de oportunidades”. Diferentemente dos/as filhos/as da classe trabalhadora, 
os/as filhos/as das elites têm acesso à educação integral e a currículos arrojados que se movem nas 
brechas das reformas educacionais neoliberais. 

Assim, normalmente, não se questiona quais são as bases que fundamentam a distinta 
valorização entre áreas de conhecimento e, com isso, a diferente remuneração pela realização do 
trabalho. Tais distinções podem e devem ser analisadas sob as relações complexas e 
consubstanciadas entre classe, raça/etnia e gênero – se tomamos como referências as contradições 
inerentes às heranças coloniais e modernas, já apresentadas anteriormente. O fato de o/a 
professor/a, o/a bombeiro/a, o/a gerente de capital financeiro ou o/a gari terem seu trabalho 
desigualmente valorizado e remunerado não tem nada a ver com esforços próprios, a não ser pela 
meritocracia enquanto ideologia que distorce a realidade. O trabalho árduo de um/a gari deveria 
ter a mesma recompensa que o trabalho realizado por outras profissões. Assim, um dos desafios 
da educação libertadora é tanto a inserção crítica na realidade quanto a sua transformação (Freire, 
1978). 

Desse modo, pessoas habilidosas que exercitam seus talentos com a mesma dedicação, mas 
são diferentemente recompensadas na sociedade que dá mais a uns e menos aos demais, não têm 
o direito de adotar uma postura arrogante, em que os primeiros podem concluir que uma 
remuneração mais elevada fosse mérito seu. Com base em quais critérios se define, na sociedade, 
que determinadas profissões, como a do médico, devem ser mais bem remuneradas e mesmo 
reconhecidas do que a docência, em suas diferentes etapas e níveis no sistema educacional? Ou das 
profissões domésticas, como as do setor de limpeza, ou das profissões socioambientais, como a de 
reciclagem de materiais? 

A resposta imediata, que normalmente se usa como justificativa, utiliza o argumento de que 
quem tem mais estudo deve ter remuneração maior. Mas quais foram as causas de uma pessoa ter 
conseguido estudar e concluir a sua formação básica e ingressar no Ensino Superior e/ou tê-la 
concluído? Por que uma teve condições de pagar o curso e outra não? E o Estado e os seus 
governos não teriam de garantir os direitos constitucionais da universalização da educação, além 
de ser facultado o acesso a qualquer momento da vida? E se o curso foi realizado em uma 
universidade pública e, portanto, pago com o imposto de todas as cidadãs e cidadãos, inclusive 
com a contribuição do gari? 

Médicos/as de qualquer especialidade são imprescindíveis em qualquer sociedade e devem 
ser bem-preparados/as, assim como todos/as os/as profissionais da saúde, e podem ser bem pagos 
pelo trabalho realizado; porém, garis também o são e devem ser bem pagos igualmente, uma vez 
que seu trabalho é socialmente útil e imprescindível para a coletividade. Imaginemos as cidades 
sem coleta de resíduos, sem a sua destinação correta e sem a reciclagem: como ficariam as cidades? 
Em síntese, a lógica meritocrática de que alguns/algumas merecem ganhar mais do que outros/as, 
estando presente no sistema educacional e atendendo ao mercado capitalista, reproduz os valores 
da ideologia da meritocracia em todos os âmbitos da vida. Quando a busca por cursos universitários 
é condicionada pela lógica do mercado, Sandel (2022) alerta que atender à sua lógica e demanda, 
mesmo que com talento que se tenha, “[...] não é necessariamente a mesma coisa que fazer uma 
contribuição verdadeiramente valiosa para a sociedade. Servir à demanda de mercado é 
simplesmente uma questão de satisfazer quaisquer que sejam os desejos e anseios que as pessoas 
possam ter” (Sandel, 2022, p. 199), deteriorando as relações de solidariedade e de comunalidade. 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
15 

Em síntese, “[...] decidir quais habilidades e conquistas são dignas de admiração é uma 
questão de normas sociais e valores pessoais – uma questão do que é bom, não do que é certo” 
(Sandel, 2022, p. 207); por isso, a incompatibilidade da meritocracia com o bem comum. É preciso 
levar em consideração que todo desenvolvimento de habilidades talentosas depende, em grande 
medida, de circunstâncias complexas, cujas práticas e relações sociais bem-sucedidas, nas primeiras 
etapas da vida, condicionam a prospecção dos indivíduos. Conforme Sandel (2022), a ideologia da 
meritocracia distorceu o potencial crítico aos privilégios de nascimento, de modo que sua 
apropriação pelo capitalismo neoliberal impediu que a humildade fosse um valor intrínseco das 
pessoas pelo mérito. Todavia, o que tem sido potencializado é a arrogância meritocrática de um 
lado, e o ressentimento dos que ficam à margem do seu funil, por outro (Markovits, 2021; Sandel, 
2022). 

De acordo com Sandel (2022, p. 234), a “[...] meritocracia não tem sido mecanismo para 
mobilidade social; ao contrário, tem reforçado as vantagens que pais e mães privilegiados conferem 
a filhos e filhas”. Mostra o autor que, na sociedade estadunidense, dos/das que estudaram nas 100 
universidades mais competitivas do país, apenas 3% têm sua origem no ¼ que compõe a base da 
pirâmide social. Essa realidade desmascara a meritocracia e sua ideologia de que “todos podem, 
basta querer”. Assim sendo, na dinâmica de acesso à universidade, não podemos deixar de 
problematizar a mera inclusão de mais pessoas jovens no ambiente acadêmico. Enquanto cursar 
uma universidade, ou mesmo um curso técnico, tiver como foco formar bons competidores para 
o mercado, por exemplo, estamos simplesmente introduzindo mais pessoas na arena de competição 
para disputar seletos empregos hoje disponíveis. Ao não se preocupar com a transformação dos 
sistemas excludentes das sociedades, a educação continuará abdicando da sua finalidade de uma 
formação integral para a “con-cidadania” (Boff, 2014). 

Nessa direção, um caminho alternativo seria o de questionar se os objetivos da formação 
universitária, hoje, em grande medida subserviente às demandas do mercado, não poderiam ser 
direcionados para outro projeto de sociedade: educar para outro modo de viver em sociedade, com 
outras prioridades voltadas para os sentidos do humano, em sintonia e convivência com os demais 
seres. Temos já experiências pluriversas8 que são protagonizadas pelos povos originários em alguns 
países latino-americanos, que buscam focar a finalidade da educação em outra direção, trilhando 
outro modo de organização da vida, para a solidariedade e para o bem comum. Conforme Adams 
e Pielke (2020), esse modo de organizar e produzir a vida aponta para o bem-viver, ou seja, para 
um inédito-viável propiciado pela educação libertadora. Nesse sentido, a concretização da visão 
social de mundo utópica dos povos um dia subalternizados. 

Para Marañón Pimentel (2014, p. 40, tradução nossa), com base em Aníbal Quijano (2014a, 
2020), trata-se de uma alternativa orientada “[...] não somente na atividade econômica e produtiva, 
mas em todas as dimensões da existência social: o trabalho, o sexo, a autoridade coletiva, a 
subjetividade e a natureza”. O bem-viver é, por conseguinte, tanto uma ruptura com o 
eurocentrismo quando se trata da produção de conhecimento, quanto fundamento das relações 
sociais – e dessas com a natureza. Conforme Acosta (2016), o bem-viver contempla uma vinculação 
indissociável do ser humano com a natureza, implicando relações de reciprocidade, de 
complementaridade e vida em comunidade, assim como na distribuição justa das riquezas, respeito 
e convivência com a diversidade, uma vez que o bem-viver está imbuído de uma ética solidária na 
relação entre seres humanos e natureza. Por fim, implica uma ressignificação da vida social, do 
modo de produzir, consumir, governar, sentir, pensar e conhecer – a superação das colonialidades 

 
8 “Outras possibilidades já estão sendo construídas, a exemplo da Pluriversidad Amawtay Wasi no Equador, que advém 
do movimento indígena equatoriano. O conhecimento que emerge e constitui essa pluriversidade difere, 
consideravelmente, dos ideais do conhecimento ocidental de objetividade, neutralidade, separação mente e corpo, 
razão e emoção, produzido por um corpo seleto de especialistas” (Melo; Ribeiro, 2019, p. 3). 



A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

16 

e classificações persistentes no capitalismo neoliberal (Marañón Pimentel, 2014; Quijano, 2014a, 
2020). 

Daí que uma educação libertadora e de(s)colonial jamais poderá entregar a direção da 
formação humana às determinações do mercado e às suas lógicas de exploração, sistemas de 
dominação e de opressão das classes populares e dos grupos subalternizados. O critério de 
valorização das profissões e do trabalho, em geral, deve ser a contribuição qualitativa para a vida 
em sociedade, e não a produção de mercadorias para a acumulação de capital. Quais trabalhos 
agregam valor às pessoas, às comunidades e à sociedade em geral? Sabemos os danos que um 
trabalho precarizado, ou a condição de desemprego ou subemprego, causa às pessoas. A dor do 
desemprego não está simplesmente no fato de elas não terem renda, mas no fato de se sentirem 
privadas da oportunidade de contribuir para o bem comum. De acordo com Sandel (2022), outra 
necessidade profunda do ser humano e de seu trabalho é o reconhecimento social – aspecto que o 
mercado jamais fornecerá. Apesar do crescimento econômico no capitalismo socioambientalmente 
fracassado, seus benefícios nunca foram divididos com os/as perdedores/as, os/as 
trabalhadores/as, em geral. Ao contrário, à classe trabalhadora coube somente o ônus dos efeitos 
corrosivos sobre a dignidade do trabalho. Assim, outro desafio da educação libertadora é a 
reconciliação entre educação e trabalho para o bem-viver. 

Considerações finais 

Concluímos que a ideologia da meritocracia se constitui como uma das maneiras mais sutis 
e, ao mesmo tempo, mais efetivas na produção das desigualdades e manutenção de privilégios. 
Inferimos que a reprodução das colonialidades do poder, do ser e do saber, assim como das 
classificações sociais, raciais e de gênero, são heranças coloniais-modernas que sustentam a visão 
social de mundo ideológica das elites. O princípio do mérito, desvinculado de outros, como a 
solidariedade e a reciprocidade, não traz contribuição alguma para o processo educativo libertador. 
Aliás, cabe a essa educação superar sua dimensão ideológica por meio da utópica. Entendemos, 
com isso, que a meritocracia se apoia na internalização das colonialidades, bem como na própria 
educação tradicional; como ideologia, tende a justificar as desigualdades e injustiças na forma de 
privilégios e de sucesso, assim como a educar para o individualismo e para a arrogância. Como 
tirania, o mérito desmonta a universalização das políticas públicas, dentre elas a da educação, 
cabendo à educação libertadora superar essa lógica em busca do bem-viver e de formas solidárias 
de existência. 

Na ideologia da meritocracia, as pessoas devem ser capazes de valorizar seus talentos 
independentemente das circunstâncias em que tenham nascido, sem considerar as vantagens 
resultantes de seus privilégios. No entanto, faz-se necessário superar a visão de que as pessoas 
alcançam o sucesso por conta própria nesse tipo de sociedade, pois, ao contrário do que tal 
ideologia apregoa, ninguém chega ao topo social apenas por esforço próprio. Um “ótimo” 
desempenho na sociedade competitiva sempre é resultante de um conjunto de fatores, dentre os 
quais muitos são alheios aos desejos dos indivíduos. Mesmo em uma sociedade com menos 
desigualdade – cuja mobilidade e reconhecimento social não sejam baseados em privilégios –, a 
meritocracia não dá garantias de que as desigualdades sejam superadas, tampouco as formas de 
exploração, dominação e opressão. Ao contrário, em se tratando de sociedades extremamente 
desiguais, como a brasileira e as latino-americanas, a meritocracia justifica, legitima e conserva as 
desigualdades sociais, além de precarizar e/ou deteriorar as relações dignas no mundo do trabalho. 

No contexto do capitalismo neoliberal e das colonialidades, se a educação potencialmente 
eleva jovens considerados brilhantes ao topo da pirâmide social, também é ela quem estabelece 
critérios de seleção cada vez mais desiguais. Em decorrência, é possível concluirmos que a 



Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
17 

meritocracia tende a favorecer a parte superior da pirâmide social, cujos privilégios estão presentes 
nos núcleos familiares e são passados para filhos e filhas, contrariando o propósito inicial do mérito 
em estabelecer outro parâmetro que não a “graça divina” e a hereditariedade.  

Nessa perspectiva, surge a pergunta: como construir um projeto de sociedade democrático 
e compartilhado, se os valores que se reproduzem correspondem aos da ideologia da meritocracia, 
com ênfase no individualismo e na acumulação, em que cada um deve ser empreendedor de si 
mesmo? A educação libertadora e de(s)colonial, voltada para a visão social de mundo utópica e 
orientada para a transformação social, traz consigo vários desafios. A realização dos princípios do 
bem-viver precisa iniciar com a desmercantilização da vida, incluindo a educação, uma vez que 
ambas são bens comuns. O caminho da de(s)colonialidade do poder, do ser e do saber passa por 
uma profunda crítica à lógica meritocrática e pela (re)valorização dos princípios da solidariedade, 
da reciprocidade e da justiça socioambiental, na perspectiva da emancipação humana. Enfim, 
implica assumir o bem-viver, pois se trata de uma lógica outra, mais rica e justa de sentidos. 

As colonialidades e as classificações que tratamos de explicitar neste artigo somente 
poderão ser superadas se formos além da questão cultural; dito de outro modo, a educação 
libertadora e de(s)colonial recupera a vocação ontológica que é “ser mais” e os inéditos-viáveis que 
tanto insistiu Paulo Freire (1978, 1997). O eurocentrismo é uma das heranças colonial-modernas 
que se desenvolveu até chegar às formas atuais de pensar-sentir-existir no modelo capitalista de 
organização das sociedades, irradiando-se por todos os espaços da vida, mas, sobretudo, mantendo 
a lógica hierárquica de ler e compreender o mundo. 

Os dois autores de referência para a interpretação e reflexão da questão em foco, Jessé 
Souza e Michael Sandel, contribuem efetivamente para a compreensão da complexa relação entre 
a meritocracia e a educação, subsidiando histórica e filosoficamente o entendimento da ideologia 
inerente à meritocracia e os desafios da educação libertadora. Cabe a nós, contudo, explicitarmos 
as colonialidades e as classificações sob as consubstancialidades das relações sociais de gênero, 
raça/etnia e classe – como heranças coloniais-modernas. Além deles, Paulo Freire, Abdias do 
Nascimento, Enrique Dussel, Michael Löwy e Aníbal Quijano fundamentaram uma interpretação 
e reflexão críticas sobre a tirania do mérito e a vocação da educação libertadora: a humanização e 
o bem-viver. Em outras palavras, depositamos na educação a esperança de que a humanidade possa 
seguir um rumo que não seja o da destruição de si e da natureza. Sociedades mais solidárias e 
comprometidas com o bem-estar de todos e todas permanecem presentes no horizonte da 
educação libertadora, sendo ela mesma a chave interpretativa da visão social de mundo utópica dos 
oprimidos e das oprimidas. 

Referências 

ACOSTA, A. Extrativismo e neoextrativismo: duas faces da mesma maldição. In: DILGER, G.; 
LANG, M.; PEREIRA FILHO, J. (org.). Descolonizar o imaginário: debates sobre pós-
extrativismo e alternativas ao desenvolvimento. São Paulo: Fundação Rosa Luxemburgo, 2016. p. 
47-85. 

ADAMS, T.; ABBA, M. J. Caracterización de la (des) colonialidad en los cinco ámbitos de 
existencia social: aportes desde Aníbal Quijano. América Latina Hoy, [s. l.], n. 91, p. 5-23, 2022. 
DOI: https://doi.org/10.14201/alh.27173 

ADAMS, T.; MORETTI, C. Z. Mediações pedagógicas e (Des)colonialidade: a contribuição de 
Fanon, Fals Borda e Freire. In: ADAMS, T.; STRECK, D. R.; MORETTI, C. Z. (org.). Pesquisa-
Educação: mediações para a transformação social. Curitiba: APPRIS, 2017. v. 1. p. 195-208. 

https://doi.org/10.14201/alh.27173


A meritocracia e os desafios para uma educação libertadora 

 

Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 
Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 

18 

ADAMS, T.; PIELKE, L. R. F. Paulo Freire e a educação popular: elementos de 
(des)colonialidade na experiência do CFES/SUL. Cadernos CIMEAC, Uberaba, v. 10, n. 1, p. 
51-79, 2020. DOI: https://doi.org/10.18554/cimeac.v10i1.4020 

BOFF, L. Cidadania e projeto de refundação do Brasil. Instituto Humanitas Unisinos, São 
Leopoldo, 5 maio 2018. Disponível em: https://abrir.link/IQXsO. Acesso em: 19 abr. 2025. 

DUBET, F. A meritocracia é um princípio justo, cujos efeitos podem ser injustos. [Entrevista 
cedida a] Pedro González de Molina Soler. Instituto Humanitas Unisinos, São Leopoldo, 21 
mar. 2023. Disponível em: https://abrir.link/CjRyS. Acesso em: 6 maio 2024. 

DUSSEL, E. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. São Paulo: Clacso, 2005. p. 25-34. 

FANON, F. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968. 

FÁVERO, A. A.; OLIVEIRA, J. C.; FARIA, T. L. de. Crítica as “medições” em educação à luz da 
teoria das capacidades: a meritocracia que reforça a desigualdade. Revista Internacional de 
Educação Superior, Campinas, v. 8, e022024, p. 1-16, 2022. DOI: 
https://doi.org/10.20396/riesup.v8i0.8665579   

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 33. ed. São Paulo: 
Paz e Terra, 1997. 

GÓMEZ SOLLANO, M.; PUIGGRÓS, A. Estudio preliminar de la edición argentina. La 
educación popular en América Latina. In: GÓMEZ SOLLANO, M.; PUIGGRÓS, A. (org.). 
Fuentes sobre alternativas pedagógicas populares em América Latina. Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires, 2019. p. 
21-36.  

INSTITUTO NACIONAL DE ESTUDOS E PESQUISAS EDUCACIONAIS ANÍSIO 
TEIXEIRA. Censo da Educação Básica 2020. Resumo Técnico. Brasília: Inep, 2021. Disponível 
em: https://abrir.link/BhdHa. Acesso em: 2 set. 2024. 

LÖWY, M. Ideologias e ciência social: elementos para uma análise marxista. 20. ed. São Paulo: 
Cortez, 2017. 

MARAÑÓN PIMENTEL, B. Crisis global y descolonialidad del poder: la emergencia de una 
racionalidad liberadora y solidaria. In: MARAÑÓN PIMENTEL, B. (coord.). Buen vivir y 
descolonialidad: crítica al desarrollo y la racionalidad instrumentales. Ciudad de México: UNAM, 
Instituto de Investigaciones Económicas, 2014. p. 20-59. 

MARKOVITS, D. A cilada da meritocracia. Como um mito fundamental da sociedade alimenta 
a desigualdade, destrói a classe média e consome a elite. Tradução: Renata Guerra. 1. ed. digital. 
Rio de Janeiro: Editora Intrínseca, 2021. 

MELO, A. de; RIBEIRO, D. Construção do conhecimento e eurocentrismo nas universidades: 
apontamentos para uma Pluriversidade. Revista Educação em Questão, Natal, v. 57, n. 51, p. 1-
24, jan./mar. 2019. DOI: https://doi.org/10.21680/1981-1802.2019v57n51ID15551 

https://doi.org/10.18554/cimeac.v10i1.4020
https://doi.org/10.20396/riesup.v8i0.8665579
https://doi.org/10.21680/1981-1802.2019v57n51ID15551


Telmo Adams e Cheron Zanini Moretti 

 
Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 20, e24931, p. 1-19, 2025 

Disponível em: <https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa> 
19 

MIGNOLO, W. D. La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolononial. 
Traducción: Silvia Jawerbaum y Julieta Barba. Barcelona: Gedisa Editorial, 2007. 

NAKANO, V. W. S. M. Violência religiosa y poscolonialismo. In: OLIVEIRA, I. D.; COSTA, C. 
L. F.; CÁCERES, P. A. C. (org.). Religião, etnicidade e violência. São Paulo: Edições Terceira 
Via e Fonte Editorial, 2017. p. 33-51. 

NASCIMENTO, A. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 
Prefácio: Florestan Fernandes e Wole Soyinka. 3. ed. São Paulo: Perspectivas, 2016. 

PENA, A. D. A. P.; ZIENTARSKI, C. Cristianismo de libertação, teologia da prosperidade e as 
perspectivas da luta de classes no Brasil. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 27, 
e270022, p. 1-25, 2022. DOI: http://doi.org/10.1590/S1413-24782022270062 

QUIJANO, A. Colonialidad del poder y clasificación social. In: QUIJANO, A. (ed.). Cuestiones 
y horizontes: de la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. 
Buenos Aires: Clacso; Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2020. p. 325-369. 

QUIJANO, A. Des/colonialidad y bien vivir: un nuevo debate en América Latina. Lima: 
Universidad Ricardo Palma, 2014a. 

QUIJANO, A. De la dependencia historico-cultural a la colonialidad/descolonialidad del 
poder. Buenos Ayres: Clacso, 2014b. 

SANDEL, M. J. A tirania do mérito. O que aconteceu com o bem comum?. Tradução: Bhuvi 
Libanio. 7. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2022. 

SENKEVICS, A. S.; CARVALHAES, F.; RIBEIRO, C. A. C. Mérito ou berço? Origem social e 
desempenho no acesso ao ensino superior. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 52, e09528, p. 
1-25, 2022. DOI: https://doi.org/10.1590/198053149528 

SOUZA, J. A elite do atraso: da escravidão à Lava Jato. Rio de Janeiro: Leya, 2017. 

SOUZA, M. S. de. Subjetividade neoliberal e precarização do trabalho. Instituto Humanitas 
Unisinos, São Leopoldo, 26 abr. 2023. Disponível em: https://abrir.link/QbnIQ. Acesso em: 10 
abr. 2025. 

WALSH, C. Interculturalidad, estado, sociedad: luchas (de)coloniales de nuestra época. Quito: 
Universidad Andina Simón Bolívar, Abya Yala, 2009. 

 
Recebido em 27/03/2025 
Versão corrigida recebida em 02/08/2025 
Aceito em 03/08/2025 
Publicado online 09/08/2025 

http://doi.org/10.1590/S1413-24782022270062
https://doi.org/10.1590/198053149528

