
Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

1 1  
1 

 
1 

 
  https://doi.org/10.5212/retepe.v.10.25598.016 

 
Dossier: Políticas educativas: tendencias actuales en la producción de conocimientos en América Latina 

 

Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las 
políticas educativas en América Latina 

 

Epistemologias afro-diaspóricas e perspectivas étnico-raciais: contribuições 
para as políticas educacionais na América Latina 

 

Afrodiasporic epistemologies and ethnic-racial perspectives: contributions 
to educational policies in Latin America 

 

Anny Ocoró Loango 

                                                                https://orcid.org/0000-0001-5814-2368 
 

Resumen: Este artículo explora las contribuciones afrodiaspóricas a la producción de conocimiento sobre 
las políticas educativas con enfoque étnico-racial, desde una perspectiva latinoamericana, con foco en los 
casos de Brasil y de Colombia. Para ello analiza trabajos clave, de los últimos 20 años, que nutren este 
campo, dando cuenta de las principales tendencias temáticas y analíticas, de los actores que han impulsado 
y desarrollado este campo, así como las contribuciones que estos estudios hacen al campo de las políticas 
educativas en general. El artículo argumenta que el estudio de las políticas educativas con perspectiva étnico-
racial responde a contextos históricos de desigualdad racial que afectan a los pueblos indígenas y 
afrodescendientes en la región.  También sostiene que esa producción se ha desarrollado en diálogo con las 
prácticas educativas del movimiento afro, con los avances legislativos y la creación de políticas específicas 
para los y las afrodescendientes en educación, así como con la intervención de agentes de organismos 
internacionales. 
Palabras clave: Políticas educativas. Perspectiva étnico-racial. Afrodescendientes. Estudios 
afrodiaspóricos. Producción de conocimiento. 
 
Resumo: Este artigo examina as contribuições afrodiaspóricas para a produção de conhecimento sobre 
políticas educacionais com abordagem etnorracial a partir de uma perspectiva latino-americana, com foco 
nos casos do Brasil e da Colômbia. Analisa trabalhos fundamentais produzidos nas últimas duas décadas 
que moldaram esse campo, identificando as principais tendências temáticas e analíticas, os atores que 
impulsionaram seu desenvolvimento e as formas pelas quais esses estudos enriqueceram o campo mais 
amplo das políticas educacionais. O artigo argumenta que a pesquisa sobre políticas educacionais sob uma 
perspectiva etnorracial responde a contextos históricos de desigualdade racial que afetam povos indígenas e 
afrodescendentes na região. Além disso, essa produção tem se desenvolvido em diálogo com as práticas 
educativas do movimento afro-diaspórico, com os avanços legislativos, a criação de políticas específicas 
voltadas às populações afrodescendentes e a atuação de organismos internacionais. 
Palavras-chave: Políticas educacionais. Perspectiva etnorracial. Afrodescendentes. Estudos 
afrodiaspóricos. Produção de conhecimento. 

 
 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET)/Universidad Nacional de Tres de Febrero 
(UNTREF). E-mail: < annyocoroloango@gmail.com>. 

https://orcid.org/0000-0001-5814-2368
https://orcid.org/0000-0001-5814-2368
mailto:annyocoroloango@gmail.com
https://doi.org/10.5212/retepe.v.10.25598.016


Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

2 2  
2 

 
2 

Abstract: This article explores Afro-diasporic contributions to the production of knowledge about 
educational policies with an ethno-racial approach from a Latin American perspective, focusing on Brazil 
and Colombia. To this end, it analyzes key works from the last 20 years that inform this field, highlighting 
the main thematic and analytical trends, the actors who have contributed to the development of this field, 
and the contributions these studies make to the field of educational policies in general. It shows that the 
study of educational policies with an ethno-racial perspective responds to historical contexts of racial 
inequality that affect Indigenous and Afro-descendant peoples in the region and has developed in dialogue 
with the educational practices of the Afro movement, with legislative advances and the creation of specific 
policies for Afro-descendants in education, as well as with the intervention of agents from international 
organizations.  
Keywords: Educational policies. Ethno-racial perspective. Afro-descendants. Afro-diasporic studies. 
Knowledge production. 

Introducción 

Desde hace más de dos décadas se han consolidado distintos estudios en el campo de las 
políticas y prácticas educativas para los y las afrodescendientes, quelos cuales dan cuenta de una 
rica producción de conocimiento en la región que busca tanto el reconocimiento como la 
incorporación de los saberes y las epistemologías afrodiaspóricas en el sistema educativo, y en la 
producción de conocimiento del campo científico. Esta producción académica parte de diversos 
enfoques teóricos, y aunque sus debates son nombrados o conocidos de diferentes maneras1, y no 
todos se ocupan en forma exclusiva del tema afrodescendientes, (sino que algunos casos se incluyen 
a los pueblos indígenas), es necesario aclarar que todos coinciden en problematizar y denunciar que 
el sistema educativo, y en particular el currículo, responde a una estructura epistémica y política 
direccionada hacia grupos hegemónicos que históricamente ha dejado afuera, ha silenciado y 
apagado a los pueblos afrodescendientes y su historia. 

El presente artículo está estructurado en cuatro apartados. En el primero, se realiza un 
recorrido general por las principales políticas o normativas educativas con perspectiva étnico-racial 
en algunos países latinoamericanos. En el segundo, se justifica la relevancia de la temática para los 
estudios sobre políticas educativas. En el tercer apartado, se caracterizan campos epistémicos sobre 
la producción de conocimiento de políticas educativas con perspectiva étnico – racial en la región, 
identificando algunas líneas temáticas de estudio que predominan. Finalmente, en los dos últimos 
apartados se presentan las contribuciones de estos estudios a la producción de conocimiento sobre 
políticas educativas, y las conclusiones respectivamente. 

El estudio de las políticas educativas con perspectiva étnico-racial responde a contextos 
históricos de desigualdad racial que afectan a los pueblos indígenas y afrodescendientes en la región.  
También se plantea que este campo de estudios se ha desarrollado en diálogo con las prácticas 
educativas del movimiento afro, con los avances legislativos y la creación de políticas específicas 
para los y las afrodescendientes en educación, y con la intervención de agentes de cooperación 
internacional o de organismos internacionales que han producido informes sobre el tema. Antes 
de adentrarnos en esta discusión, veamos, a continuación, de una manera muy sucinta las 
principales políticas en el campo educativos desarrolladas en algunos países de la región. 

 

 
1 Etnoeducación, educación propia, educación antirracista, educación intercultural, educación para las relaciones 
étnico-raciales, entre otros. 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

3 3  
3 

 
3 

Las políticas educativas con perspectiva étnico-racial en América Latina 

En América Latina, las políticas orientadas desde criterios étnicos raciales son un fenómeno 
más bien reciente en la región. No fueron parte de la agenda de los Estados sino hasta bien entrada 
la última década del siglo XX (Ocoró, Loango y da Silva, 2018). Si se las observan con detenimiento, 
en su creación encontramos dos hitos importantes: el contexto del multiculturalismo y la 
Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia y las Formas 
Conexas de Intolerancia (Naciones Unidas, 2001)2. 

Cuando hablamos del contexto multicultural, hacemos referencia al proceso mediante el 
cual, desde la década de los 90, varios países de América Latina pusieron en marcha una serie de 
reformas constitucionales que condujeron en la que los estados pasaron a definirse como 
pluriétnicos y multiculturales. Dichas reformas dieron paso al reconocimiento de los grupos 
indígenas y afrodescendientes, y abrieron un nuevo capítulo en las relaciones entre el Estado y estos 
pueblos. Parafraseando a Ocoró (2015)” en algunos casos este giro se tradujo en la obtención de derechos como 
la representación política, el acceso a la educación, el acceso a la tierra y la reivindicación del derecho al desarrollo de 
su identidad cultural” (p. 140). Como hemos mostrado en otros trabajos (Ocoró, 2014, 2015), tanto 
el multiculturalismo como las reformas enmarcadas en este no están exentas críticas porque se 
disfrazan de respeto a las culturas para imponer ideologías eurocéntricas o políticas neoliberales 
(Grimsom,2011; Hale, 2005; Zizek, 1998).  En efecto, interesa destacar que este giro hacia políticas 
multiculturales en la región sobrevino en el marco de la implementación de políticas neoliberales, 
las cuales estimularon la participación local y la visibilidad de grupos étnicos, en un contexto de 
retirada del Estado de importantes áreas del desarrollo y política social. Paradójicamente mientras 
se achicaron los gastos sociales de los Estados, se les planteó una agenda de incorporación de 
derechos culturales hacia grupos específicos. Esto ha llevado a que algunos critiquen las políticas 
multiculturales como parte de una fachada que legitima el discurso de desregulación del mercado. 
No obstante, reconocer los logros en materia de derechos y políticas sociales para grupos étnicos 
en aquellos países donde son minorías no puede simplificarse y considerarlos una política cultural 
del neoliberalismo, aun cuando tenga mucho que ver con ese modelo económico, se perdería de 
vista las luchas que acompañaron en las últimas décadas del siglo pasado las demandas de igualdad 
y reconocimiento de pueblos indígenas, afrodescendientes y otros grupos étnicos (Ocoró, 2015). 

En las últimas décadas, Brasil y Colombia además de suscribir acuerdos internacionales para 
la protección de los derechos de los y las afrodescendientes, han hecho avances significativos en la 
implementación de políticas públicas para este grupo (ver tabla 1).  Dichos avances fueron más 
notorios a partir de la Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminación Racial, la 
Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia en Durban (Sudáfrica) - el segundo hito que 
queremos destacar -, organizada por la ONU, la cual manifestó la urgencia de que los Estados 
diseñaran políticas públicas para garantizar oportunidades de desarrollo de los y las 
afrodescendientes3. 

 

 

 
 

 
2 La Conferencia de Durban reconoció que el racismo afecta a la población afrodescendiente e instó a los Estados a 
desarrollar políticas de acción afirmativa para estos pueblos. 

3 Cabe mencionar que antes de estas políticas se desarrollaran, tuvieron lugar diversas experiencias educativas gestadas 
desde activistas del movimiento negro, orientadas a problematizar el modelo hegemónico de educación y promoviendo 
la inclusión de la historia de los pueblos afrodescendientes en el currículo escolar. 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

4 4  
4 

 
4 

Tabla 1 - Principales normativas en el campo educativo para afrodescendiente 

País Normativa Descripción 

Argentina Ley 26.852 (2013) 

Ley que instituye el Día Nacional de los Afro argentinos y de la 
Cultura Afro. Si bien no es una ley educativa perse, tiene 
implicancias en la educación ya que insta al Ministerio de 
Educación a su conmemoración en el calendario escolar.   

Brasil  

Ley Nº 10.639/2003 

Incluye la enseñanza obligatoria de la historia y la cultura 
afrobrasileña en el currículo de la educación primaria y 
secundaria y establece el 20 de noviembre como el Día de la 
Conciencia Negra en el Calendario Escolar. 

Ley Nº 12.711/2012 

Ley de Cupos, establece que las instituciones federales de 
educación superior deben reservar al menos el 50% de sus plazas 
para estudiantes que provienen de escuelas públicas. La mitad de 
las vacantes están dirigidas a estudiantes con escasos recursos, 
negros, indígenas y personas en situación de discapacidad. 

Ley Nº 14.723/2023 

Ley de Cuotas Revisada: “Modifica la Ley Nº 12.711, de 29 de 
agosto de 2012, para prever el programa especial de acceso a las 
instituciones federales de educación superior y de educación 
secundaria técnica para estudiantes negros, indígenas, 
quilombolas y personas con discapacidad, así como quienes han 
completado la educación en una escuela pública”. 

Ley Nº 14.759/2023 
20 de noviembre: Día de la Conciencia Negra, se convierte en 
feriado nacional. 

Colombia 

Ley Nª 70/1993 

Reconoce la titulación colectiva de tierras de las comunidades 
negras de las zonas rurales ribereñas de los ríos de la Cuenca del 
Pacífico. Establece mecanismos de protección de los derechos 
de las comunidades negras de Colombia como grupo étnico. 

Ley Nº 115/1994 

Ley General de Educación - Educación para grupos étnicos (cap. 
3, artículo 55, establece que: “entiéndase por educación para 
grupos étnicos la que se ofrece a grupos o comunidades que 
integran la nacionalidad y que poseen una cultura, una lengua, 
unas tradiciones y unos fueros propios y autóctonos”. 

Decreto Nº 804/1995 
Reglamenta la Etnoeducación de las comunidades 
afrocolombianas 

Decreto Nº 1.122/1998 Creación de la Cátedra de Estudios Afrocolombianos - CEA. 

Ecuador  

Constitución/2008 

Combate el racismo, la discriminación racial, la xenofobia y las 
formas conexas de intolerancia, profundiza los derechos 
culturales a pueblos y nacionalidades afroecuatoriano, indígena 
y montubio, y establece políticas de acción afirmativa para 
promover la igualdad y la reparación de los grupos afectados por 
el racismo. 

Decreto 60/2009 

Establece el Plan Plurinacional para eliminar la discriminación 
racial y la exclusión étnica y cultural. También define una política 
de acción afirmativa a través de cuotas para pueblos y 
nacionalidades en el servicio público. 

Ley de Educación 
Intercultural Bilingüe/2011 

Esta ley alinea el derecho a la educación en el marco de la 
interculturalidad, la plurinacionalidad y el Buen Vivir. Reconoce 
la importancia de una educación libre de discriminaciones en la 
que la pertenencia étnica, la diversidad de conocimientos, 
idiomas y lenguas ancestrales y son fundamentales. 

Venezuela 
Instrucción Ministerial S/N° 
de 2021 

Cumbes Educativos de Paz y Libertad, dependientes del 
Ministerio del Poder Popular para la Educación. Su objetivo es 
promover la educación intercultural, la valoración de la 
diversidad y una educación que erradique el racismo, la 
discriminación y la exclusión. 

Panamá Ley Nª 9 de 2000 
Declara el 30 de mayo día cívico y de conmemoración de la Etnia 
negra nacional. 

Fuente: elaboración propia con base en las normativas institucionales de Colombia. 

 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

5 5  
5 

 
5 

En América Latina, la Conferencia de Durban constituye una referencia muy importante 
para la lucha contra el racismo y el reconocimiento a la diversidad cultural de los afrodescendientes, 
al ser el punto de partida para construir una agenda global de lucha. Ciertamente, esa conferencia 
contribuyó a impulsar las políticas para afrodescendientes en la región (Segib, 2021). 

Como consecuencia, en las últimas décadas, varios países de la región impulsaron distintas 
políticas a favor de las y los afrodescendientes4 y lo pueblos indígenas. Particularmente en Brasil y 
Colombia, tales políticas se han dado especialmente en el campo educativo. De hecho, países como 
Brasil y Colombia han sancionado leyes que promueven la incorporación de la historia de los y las 
afrodescendientes al currículo escolar, ya sea a través de cátedras específicas o de la celebración de 
efemérides de los afrodescendientes en el sistema escolar.  Estos alcances normativos han 
contribuido, aunque con limitados alcances, a visibilizar este grupo étnico y sus aportes a la 
construcción de los proyectos de nación en el ámbito escolar. Conviene enfatizar que estas políticas 
han estado dirigidas mayormente al currículo en la educación media, más algunas experiencias en 
la educación superior, como lo son las políticas de acción afirmativa5. Las mismas se sostienen en 
las demandas del movimiento negro/afrodescendiente en varios países de la región que reclama la 
incorporación de los saberes y la historia de sus pueblos al currículo escolar para visibilizar la 
diáspora africana en América Latina, valorizar su historia y combatir el racismo que perdura en la 
región. 

En Brasil, en el año 1995, el Estado reconoció la discriminación racial hacia los 
afrobrasileños e inició el camino de incorporación de estos en una serie de programas y políticas 
públicas. No obstante, será a partir del año 2003, en el gobierno de Luiz Ignácio Lula da Silva, que 
se comienza a crear una institucionalidad más robusta que pone en el centro de la política la igualdad 
racial. En efecto, Brasil fue el primer país de la región que contó con un Ministerio para la Igualdad 
Racial, y uno de los primeros en contar con una Secretaría exclusiva para abordar las cuestiones 
étnico-raciales, como lo es la Secretaría Especial para la Promoción de la Igualdad Racial (SEPPIR), 
un organismo orientado a la lucha contra las desigualdades raciales y el racismo. Así mismo, 
desarrolló una amplia política para favorecer la educación superior de los afrobrasileños y es, 
también al mismo tiempo, junto con Colombia, uno de los países donde se han alcanzado más 
avances legislativos y de institucionalización de políticas contra la discriminación y a favor de la 
equidad racial (Lao-Montes, 2011).  De esta manera se pasó de un modelo que negaba el racismo 
como fuente de desigualdad a un contexto en donde los y las afrodescendientes fueron vistos como 
víctimas de este flagelo (Bello y Paixão, 2009, p. 57). 

En el campo educativo, cabe destacarse que es de gran relevancia la Ley 10.639 (2003), la 
cual establece la obligatoriedad de incorporar la historia de la cultura afrobrasileña y africana en los 
planes de estudio que estaban ausentes hasta ese momento. Dicha Ley también instituyó el día “Día 
de la Conciencia Negra” que se conmemora el 20 de noviembre, fecha de fallecimiento de Zumbí 
de los Palmares, uno de los más importantes líderes quilombolasde la época colonial. En 2008, la 
Ley Nº 11.645 incluyó la historia indígena, aprobando la obligatoriedad en el currículo oficial de la 

 
4 En este trabajo asumimos la afrodescendencia, en la dirección en que reflexiona Ocoró (2024), para quien esta, 
además de remitir a quienes descienden de los pueblos origen africano esclavizados en las Américas, puede ser 
entendida “como una identidad que es relacional y situacional; relacional porque se construye en procesos dinámicos 
que se desarrollan entre actores, a través de la diferencia y no al margen de ella, y situacional porque justamente los 
actores eligen pertenecer o adscribir o auto reconocerse en dicha identidad” (p. 4). 

5 Las políticas de acción afirmativa son medidas encaminadas a proteger los derechos fundamentales de los grupos 
marginados: los afrodescendientes y los pueblos indígenas, así como de otras víctimas de racismo como los migrantes. 
La comunidad LGBT, las mujeres, la población discapacitada, la población reinsertada entre otros, también pueden 
ser objetivo de aplicación de estas medidas y estas políticas no se limitan a los cupos o cuotas de acceso a la educación 
superior ni a los grupos étnicos. Esta es sólo una de las formas posibles de llevarlas a cabo. 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

6 6  
6 

 
6 

“Historia y Cultura Afrobrasileña e Indígena”. En definitiva, tanto la Ley 10.639/03 como su 
enmienda 11.645/08, constituyen avances históricos hacia una educación antirracista en Brasil. Es 
importante mencionar que Brasil es pionero, en la región, en la implementación de Políticas de 
Cuotas o Acciones Afirmativas para la población afrodescendiente en la educación. Un claro 
ejemplo lo constituye la Ley 12.711/2012, la que dispuso la reserva de la mitad de los cupos de las 
universidades e instituciones federales de enseñanza para estudiantes de escasos recursos y 
estudiantes autodeclarados negros/as, pardos e indígenas que provienen de escuelas públicas. 

Aun con las fuertes brechas educativas, en la educación superior, los avances significativos 
relacionados con la implementación de políticas de cuotas raciales o de acción afirmativa para 
indígenas y afrodescendientes en la región, favorecen el acceso de estos grupos a la educación 
superior y representan un avance en la democratización de la educación superior. Estas políticas 
son fruto de la lucha del movimiento negro que se esforzó, con numerosas iniciativas, por 
evidenciar las desigualdades raciales (Ocoró y da Silva, 2017). 

Colombia también cuenta con numerosas normativas que reglamentan los derechos a la 
educación de los pueblos negros, raizales, afrocolombianos y palenqueros. Un punto de partida lo 
constituye la Constitución Política de 1991, la cual reconoce a los pueblos indígenas y 
afrodescendientes. En su artículo transitorio 55 la misma reglamenta, por primera vez en la historia 
de Colombia, los derechos territoriales de las comunidades negras, facultando la creación de la Ley 
70 de 1993.  El artículo 39 de la Ley 70, que crea la Cátedra Estudios Afrocolombianos para 
fortalecer la etnoeducación y la valorización de la identidad cultural étnica en el currículo escolar 
en los diferentes niveles educativos, y el Decreto 1122 de 1998 que expide las disposiciones para 
desarrollo. De igual firma, podemos mencionar la Ley General de Educación (Ley 115 de 1994), 
que también destina algunos artículos a los grupos étnicos, y el Decreto Nº 804/1995 que se 
reglamenta la atención educativa para los grupos étnicos, tal como fue dispuesto en la Ley 115. 

En Ecuador, el Decreto legislativo del 2 de octubre de 1997 establece el Día Nacional de 
los Afroecuatorianos y propone que se incorporen en el currículo escolar los aportes de los 
afroecuatorianos a la historia del país. Por otro lado, la Ley 275 de 2006 destaca el reconocimiento 
de la identidad cultural y crea un Programa Nacional de Becas para fomentar, a través de la 
educación, políticas etnoeducativas y de reconocimiento de la identidad. En el año 2016, el 
Ministerio de Educación dispuso, mediante el acuerdo N.° MINEDUC-ME-2016-00045-A, la 
implementación de la Etnoeducación Afroecuatoriana en el Sistema Nacional Educativo. Además, 
podemos mencionar la Ley Orgánica de Educación Intercultural del año 2021 que garantiza “la 
existencia de instancias especializadas del Sistema de Educación Intercultural Bilingüe y la 
Etnoeducación desde el nivel Distrital” (art. 27). Ecuador cuenta, así mismo, con la Subsecretaría 
de Educación Intercultural Bilingüe y la Etnoeducación, “especializada en el desarrollo de los 
conocimientos, ciencias, saberes, tecnología, cultura, lenguas ancestrales y las lenguas de relación 
intercultural (…)” (SEIBE, 2022, p.7). 

Con el objetivo de difundir la historia africana y afrovenezolana, luchar contra la 
discriminación y valorar el aporte de los afrodescendientes en la historia nacional en el currículo 
escolar, Venezuela creó, por su parte, la Cátedra Libre África en el año 2006, aunque es una 
iniciativa de la Universidad Bolivariana de Venezuela, no hay/no existe una ley gubernamental que 
la reglamente. También Uruguay ha logrado importantes conquistas legislativas, entre las que 
podemos mencionar la Ley 19.122 (2013) que institucionaliza las acciones afirmativas en el campo 
laboral y educativo; y la Ley 18.059 de 2006 que establece el “Día nacional del candombe, la cultura 
afro- uruguaya y la equidad racial”. 

No obstante, sin desmerecer estos avances legislativos, es importante mencionar que dichas 
acciones no han sido suficientes ni determinantes para mejorar la situación de las y las 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

7 7  
7 

 
7 

afrodescendientes en el campo educativo, ni siquiera en su calidad de vida en general. Aunque la 
situación de los afrodescendientes en la región cuenta con una robusta legislación, las serias 
problemáticas de desigualdad que afectan a este grupo poblacional persisten. Estos, además, se ven 
afectados por el racismo y la discriminación racial, al tiempo que sus derechos ciudadanos no están 
plenamente garantizados, lo que se manifiesta en los indicadores socioeconómicos que registran 
una clara desventaja con relación a la población blanco-mestiza.  El conjunto de normativas que 
los estados han impulsado en las últimas tres décadas aún no logra dar respuesta a los problemas 
concretos de esta población, ni tampoco modificar el desigual orden racial que ha marcado la 
historia en la región. 

En el campo educativo, sin negar la relevancia que tienen las legislaciones a favor de la 
inclusión de la historia y la vida presente de las y los afrodescendientes en el currículo, observamos 
muchas tensiones, ya que la sola legislación no asegura su implementación. Al mismo tiempo, 
emergen disputas epistémicas, pedagógicas y políticas, en lo que hace a la representación de los y 
los afrodescendientes en el currículo escolar, protagonizadas por diversos actores del contexto 
escolar y de la política pública que limitan fuertemente una transformación profunda del sistema 
educativo. Sin duda, estas disputas tienen como plafón los privilegios y las posiciones de poder que 
el orden racial y de clase otorga a algunos grupos, en tanto la educación es uno de los espacios de 
reproducción de sus intereses. A través de ella también se produce lo que Bento (2022) denomina 
“el pacto de la blanquitud”, el cual hace referencia a la existencia de un acuerdo tácito e implícito 
para reproducir estructuralmente la blanquitud como norma y los privilegios que conlleva. 

Los programas y políticas educativas orientadas a favorecer la inclusión de los pueblos 
afrodescendientes en la educación son un dispositivo para la ampliación de derechos, pero aun así 
existe el desafío enfrentar el racismo epistémico e institucional, e incorporar las culturas 
afrodiaspóricas y sus saberes en todos los niveles del sistema educativo, así como en los espacios 
de producción de conocimiento. Estos saberes son de gran valor para el conocimiento científico, 
para la sociedad, y para el desarrollo socioeconómico, cultural y comunitario. Como bien señala 
Del Valle (2018): 

Los desafíos actuales de la universidad como Derecho (...) deben considerarse en función 
de la realización efectiva del derecho ciudadano a ingresar y egresar en universidades de 
igual calidad para todos, pero también de que la universidad opere efectivamente sobre 
la reducción de las desigualdades sociales y en función de modelos de desarrollo con 
inclusión social. Todo lo cual requiere nuevas formas de producción de conocimientos 
en redes internacionales y nuevas formas de vinculación social que den cabida real al 
diálogo de saberes. (…) El derecho a la universidad, entonces, implica reconocer que los 
beneficios de la producción de conocimientos deben llegar a todos y producirse con 
todos para resolver los problemas fundamentales de nuestras sociedades (…). (p. 52). 

Se trata en definitiva de que cada sociedad pueda servirse de los conocimientos y saberes 
de todos los grupos para pensar su propio desarrollo y crear alternativas para su presente y su 
futuro, ya que en definitiva “no hay saber “universal”, ninguno lo es, todos son –de algún modo- 
particulares y relativos las condiciones en que son producidos, a cómo son producidos. Por eso el 
diálogo y la colaboración entre diversas formas de saber son imprescindibles” (Mato, 2008b, p. 9). 

Relevancia de la temática 

En América Latina los afrodescendientes e indígenas, y en particular las mujeres y jóvenes, 
son los grupos sobre los que pesa con mayor fuerza la desigualdad. Estas desigualdades también se 
manifiestan en la educación superior, en la que dichos grupos enfrentan grandes brechas. La 
presencia de indígenas y afrodescendientes en las instituciones de educación superior (IES) es 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

8 8  
8 

 
8 

minoritaria debido a las desventajas de que estos experimentan en el acceso y la permanencia en 
las IES. Por ejemplo, en Brasil, el porcentaje de afrodescendientes de 25 años o más con estudios 
terminados completos es de un 10% aproximado, frente a un 23% aproximado de los no 
afrodescendientes. En Colombia, la diferencia es del 9 a 14% entre afros y no afros. En Ecuador, 
la relación es de 10% y 15% aproximadamente, entre ambos grupos, respectivamente (Banco 
Mundial 2022). 

Podríamos afirmar que en la región existe una inequidad estructural en la educación 
superior de los grupos indígenas y afrodescendientes que tiene raíces históricas.  Recordemos que 
estos pueblos han sufrido, y aún sufren, múltiples formas de discriminación y de racismo heredadas 
de la experiencia colonial. Al mismo tiempo, los estados latinoamericanos se fueron conformando 
a partir de un patrón de relaciones racializadas y desiguales que produjo desventajas estructurales 
para los pueblos indígenas y afrodescendientes. Como bien sostiene Oszlak, “el proceso de 
emancipación constituye un punto común de arranque en la experiencia nacional de América 
Latina, pero el acto de ruptura con el poder imperial no significó la automática suplantación del 
estado colonial por un estado nacional” (1997, p. 5). 

Este proyecto de nación sostenido en relaciones jerarquizadas se reprodujo a través de 
instituciones como la escuela. En efecto, la escuela moderna ha sido un espacio de transmisión 
cultural y de reproducción cultural en los valores e idiosincrasia de los grupos dominantes 
(Bourdieu y Passeron, 1970; Apple, 1982). En este sentido, cobra mucha importancia la creación 
de políticas educativas con perspectiva étnico-racial, ya que estas contribuyen a incluir y valorizar 
la historia de los y las afrodescendientes en el sistema educativo en general. Al mismo tiempo, las 
investigaciones sobre el tema son relevantes, ya que se produce conocimiento que permite entender 
cómo se reproduce el racismo en el sistema educativo, qué desigualdades educativas enfrentan estos 
grupos, y los sesgos racistas de las políticas educativas, entre otros, lo que representa un insumo 
importante para que las políticas públicas puedan enfrentar las prácticas racistas presentes en la 
cultura escolar y en la educación superior. Por consiguiente, no se trata sólo de qué políticas se 
estudian, sino también desde qué marcos conceptuales, desde cuáles posicionamientos epistémicos 
se piensan estos estudios, en qué disputas participan. Estas políticas no sólo se analizan desde 
categorías eurocéntricas, sino que también se recuperan categorías de las tradiciones intelectuales 
afrodiaspóricas. 

Entramados epistémicos en torno a la producción de conocimiento con perspectiva étnico 
– racial 

La investigación sobre políticas educativas con perspectiva étnico-racial tomó auge al calor 
del avance de las políticas púbicas para los y las afrodescendientes en América Latina, políticas que 
han tenido lugar desde finales del siglo pasado y, con mayor fuerza, después de la Conferencia de 
Durban (Naciones Unidas, 2001). Estas investigaciones no sólo han documentado estos avances, 
sino que también juegan un papel importante en tanto que intervienen en el campo produciendo 
estudios, recomendaciones, consultorías, construyendo un discurso que nutre las demandas de las 
organizaciones y de los activistas, y lo más importante, legitimando las políticas desde el discurso 
científico. En definitiva, estos estudios han contribuido a construir la agenda de las políticas 
educativas con perspectiva étnico-racial en la región. 

Desde hace más de dos décadas, se han consolidado campos de estudios que parten del 
reconocimiento y la vinculación de los saberes y de las epistemologías afrodiaspóricas en el sistema 
educativo. Ahora bien, ¿Cuáles son las problemáticas que se estudian o se privilegian? ¿qué aspectos 
problematizan y disputan en torno al currículo y las políticas educativas? Podemos decir que estos 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

9 9  
9 

 
9 

campos parten de diversos enfoques teóricos, y aunque son nombrados de diferentes maneras, 
todos coinciden en problematizar y denunciar que el sistema educativo responde a una estructura 
ideológica, epistemológica y política direccionada hacia grupos hegemónicos, vale decir una 
estructura que deja afuera, silencia o apaga los pueblos afrodescendientes y su historia.  Estas son 
algunas maneras en las que estos debates se cristalizan o son conocidos, y que han consolidado 
tradiciones de conocimiento en educación con perspectiva étnico-racial en la región: a) la 
etnoeducación; b) la educación antirracista; c) la educación intercultural; d) la educación para las 
relaciones étnico-raciales; e) las acciones afirmativas. 

Cada uno de estos campos condensa debates y tiene desarrollos mayores o menores según 
el país en el cual nace. No obstante, estos estudios se han desarrollado principalmente en Brasil y 
Colombia, donde existe una tradición más consolidada.  En particular, podemos hacer referencia a 
dos categorías clave: la educación para las relaciones étnico-raciales, y la etnoeducación. Por ende, 
es indudable la preeminencia de estos dos países en el campo. En efecto, las investigaciones sobre 
políticas educativas con perspectiva étnico-racial se están realizando, fundamentalmente, en países 
como Brasil y Colombia. También existen algunos trabajos destacados en Ecuador y México, pero 
son de menor envergadura. 

Más allá de que cada uno de estos debates constituye un campo de conocimiento, en la 
dirección en la que reflexiona Bourdieu (1994), en este caso, no se trata de campos con fronteras 
fijas, sino más bien porosas de las que participa no sólo el campo científico, sino también el 
movimiento afro, las comunidades tradicionales negras y los saberes comunitarios y ancestrales 
producidos desde las prácticas y el pensamiento afrodiaspórico. Es por ello por lo que proponemos 
la noción de “entramados afroepistémicos” para hacer referencia a la producción de conocimiento 
en el campo educativo que se articula desde saberes y actores múltiples en torno a lo afro. En 
algunos casos este conocimiento no siempre se limita a lo afro, ya que se incluyen también las 
producciones de conocimiento de los pueblos indígenas. Más allá de esto, en estos confluyen 
tradiciones intelectuales que dialogan entre sí, que se entrecruzan, y que comparten muchas veces 
los mismos objetos epistémicos. Esta es la razón por la cual preferimos llamarlos entramados 
afroepistémicos. 

En estos estudios se presentan ciertas líneas de continuidad temática muy ligadas a todo el 
proceso de reivindicación de la historia y la cultura afro y africana, que, como ya mencionamos, en 
Brasil desemboca en la Ley 10639 del año 2003; y en Colombia lo hace a partir de la Ley 70 de 
comunidades negras, y posteriormente con los Decretos 804 de 1995 y 1.122 de 1998. Estos 
decretos ampliaron el marco normativo en materia de etnoeducación y dieron un impulso 
importante a la Cátedra de Estudios Afrocolombianos. Por ejemplo, la etnoeducación es una 
categoría originada en el contexto de los movimientos indígenas y afrodescendientes en Colombia, 
que apunta a construir un proyecto educativo propio que valorice su historia y sus aportes para 
preservar sus saberes ancestrales. Sin embargo, ante todo, y como plantea Cassiani (2009), la 
etnoeducación busca fortalecer una educación para la identidad. Esta es producto de la búsqueda 
de las comunidades por contar con un sistema educativo propio, y con docentes de sus propias 
comunidades que conocen su historia, cultura y tradiciones. 

Entre las experiencias piloto de etnoeducación podemos destacar la Casita de Niños surgida 
en 1979 en el Norte del Cauca y el proceso educativo de San Basilio de Palenque en la Costa 
Atlántica (García, 2015). Estas primeras experiencias piloto, así como las luchas de las 
organizaciones y comunidades afro, fueron incorporadas a la agenda de política pública del 
Ministerio de Educación Nacional, con la denominación de etnoeducación (Cassiani, 2009). En 
Ecuador, la etnoeducación también está asociada a la preservación de la identidad cultural de los 
pueblos indígenas y afrodescendientes, al igual que a la transmisión de sus saberes ancestrales en el 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

10 10  
10 

 
10 

sistema educativo (Martínez Ordoñez et al., 2024). 

Por otro lado, la categoría “Educación de las Relaciones étnico -raciales” está vinculada al 
activismo y a la militancia académica negra en Brasil, y se ha consolidado como una referencia para 
pensar las desigualdades que afectan a la población negra en dicho país. De hecho, la cuestión racial 
va a ganar representatividad dentro del debate curricular principalmente por la participación del 
movimiento negro y las organizaciones de grupos indígenas en las discusiones (Negreiro, 2022). 
Esta categoría, si bien estaba presente en las prácticas del movimiento negro, se institucionaliza a 
partir del accionar de su accionar y su participación decisiva en la construcción y aprobación de la 
Ley 10639/20036.  Desde ahí, la categoría pasa a ser parte del marco normativo del Estado. Como 
bien explica Fonseca: 

Tras la aprobación de la Ley 10.639/2003, se estableció la educación sobre relaciones 
raciales mediante un conjunto de principios sistematizados en las Directrices Curriculares 
Nacionales para la Educación de las Relaciones Étnico-Raciales y para la Enseñanza de 
la Historia y la Cultura Afrobrasileñas y Africanas. Este documento fue elaborado por el 
Consejo Nacional de Educación (CNE) y tuvo como relatora a la profesora e 
investigadora Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva, quien, en ese momento, ocupaba un 
puesto en el consejo tras una nominación del movimiento negro (2022, p. 311). 

El concepto, entonces, se inicia en el movimiento negro7 y después tiene una transición 
hacia el campo de las políticas públicas. Incluso, el texto de Ley10.639/2003 incorpora una 
propuesta del Movimiento Negro Unificado hecha en 1986, en la Convenção do Negro na 
Constituinte, la cual mencionaba: “É obrigatória a inclusão nos currículos escolares de 1º e 2º graus, 
do ensino de História da África e da História do Negro no Brasil.” (Convenção do Negro na 
Constituinte, 1986, citado en, Negreiros, 2017, p. 67). 

De acuerdo con la profesora e investigadora Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva: 

La educación en relaciones étnico-raciales busca formar ciudadanos, mujeres y hombres, 
comprometidos con la promoción de la igualdad de condiciones en el ejercicio de los 
derechos sociales, políticos y económicos, así como los derechos a ser, vivir y pensar, 
propios de los diferentes orígenes étnico-raciales y sociales. En otras palabras, persigue 
el objetivo principal de impulsar un aprendizaje y una enseñanza que promuevan 
eficazmente la participación en la esfera pública. Es decir, forma hombres y mujeres (…) 
de reconocer y valorar las cosmovisiones, las experiencias históricas y las contribuciones 
de los diferentes pueblos que han forjado la nación (...). (Silva, 2008, p. 490). 

Un dato para destacar es que, en América Latina, la interculturalidad se convirtió en una 
noción relevante para debatir sobre la inequidad de los sistemas educativos, la diversidad cultural y 
la ampliación de derechos. Esta contempla una diversidad de tendencias que transitan desde las 
propuestas de educación intercultural de los movimientos sociales, de los organismos oficiales, de 
la investigación y de la formación. En la actualidad, la interculturalidad “hace referencia a diversos tipos 
de relaciones y articulaciones, incluyendo tanto formas de colaboración como de conflicto, que establecen entre sí agentes 
sociales cuyas diferencias “culturales” resultan significativas para los asuntos que -precisamente- son materia de sus 

 
6 Cabe anotar que antes de la aprobación de esta Ley, varios estados y municipios habían promulgado leyes que incluían 
la historia afrobrasilera en el currículo escolar. Este es el caso de la Constituição do Estado da Bahia, de 1989; la Lei Orgânica 
do Município de Belo Horizonte, la Ley n. 7.685, de 1994, del Municipio de Belém, PA, entre otros. Para mayor ampliación, 
véase Santos (2005). Interesa mencionar, no obstante, que esas leyes no hacían referencia a las relaciones étnico-raciales, 
sino que enunciaban la discusión como historia/cultura afrobrasileña, o negra. Sera con las Directrices de la CNE, del 
2004 que el término empieza aganar espacio en en esta agenda. 

7 El “Programa para a Superação do Racismo e da Desigualdade Racial” presentado por el Movimiento social Negro 
en la Marcha de conmemoraron de los 300 años de la muerte de Zumbi dos Palmares (1695) contra el Racismo, por 
la Ciudadanía y por la Vida, enBrasília, 1995, ya hacía referencia las relaciones raciales. Ya existían grupo de pesquisa 
referenciados en la temática. 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

11 11  
11 

 
11 

relaciones” (Mato, 2009c, p. 35). La idea de “interculturalidad” aparece asociada y utilizada no sólo 
en el campo de la investigación de las políticas educativas para los pueblos indígenas, 
mayoritariamente, aunque también se emplea para los pueblos afrodescendientes. Esta categoría 
también es utilizada por agentes gubernamentales, partidos políticos, organizaciones sociales 
indígenas y afrodescendientes entre otros, y no se restringe a los grupos étnicos, dado que está 
ligada a los procesos y relaciones sociales (Mato, 2009). En palabras de Ocoró (2015): 

La interculturalidad como proyecto político es la respuesta crítica que hacen los pueblos 
indígenas al multiculturalismo, en particular los movimientos indígenas de Ecuador, 
Bolivia y Colombia. Este proyecto se propone rechazar lo que ha significado la 
hegemonía del blanco anglosajón en la mentalidad de las políticas públicas y de los 
gobiernos y replantea qué posición adoptar frente al reconocimiento (p. 140). 

En cuanto a la educación antirracista, si bien decidimos enunciarlo como un campo 
específico y en auge, la realidad es que todas estas tradiciones dialogan y abordan problemáticas 
asociadas al racismo o al antirracismo. No se trata de campos cerrados, sino que todas estas 
tradiciones dialogan, entre ellas hay solapamientos, se conectan, no tienen fronteras fijas, y sus 
límites son más bien porosos. Ciertamente, el antirracismo aparece como un elemento transversal 
que recorre con diferentes intensidades cada uno de los campos, pero que a su vez organiza un 
conjunto de estudios, con foco en el racismo escolar, y en el racismo en la educación superior. Sin 
duda estos estudios también responden al impulso del accionar de los y las activistas del 
movimiento negro que han contribuido a democratizar la educación de muchas maneras. Su 
presencia y activismo en las universidades contribuye a cuestionar y desmitificar los prejuicios que 
califican a la población negra como de escasas capacidades académicas y culturales, ajenas al 
progreso nacional, o a las actividades productivas. 

Del mismo modo, el accionar de los colectivos universitarios ha contribuido a instalar el 
antirracismo en la agenda de algunas universidades. La llegada de las cuotas raciales o acciones 
afirmativas en las universidades brasileras y colombianas8son fruto, sin duda alguna, de las 
continuas luchas del movimiento negro que se esforzó, con numerosas iniciativas, por mostrar las 
desigualdades raciales. En efecto, el Movimiento Negro y su larga lucha a lo largo del siglo XX, y 
desde el inicio del siglo XXI, en contra el racismo, ha sido el principal actor que ha impulsado la 
institucionalización de las políticas educativas con perspectiva étnico racial en las universidades. 
Estas políticas son una respuesta al racismo y a la desigualdad estructural, y han producido una 
transformación significativa en la realidad de las personas afrodescendientes, ya que han favorecido 
ampliamente su ingreso a las instituciones de educación superior. Este hecho reviste de gran 
importancia, pues América Latina ha sido históricamente muy desigual, lo cual ha sido muy notorio 
en el campo educativo. 

Tendencias temáticas y analíticas 

Al interior de estos campos epistémicos pueden identificarse algunas tendencias que dan 
cuenta de distintas líneas de investigación. Un punto importante de estos estudios es la 
preocupación por la situación de desigualdad que, en el campo educativo, enfrentan los y las 
afrodescendientes, así como los efectos del racismo en sus trayectorias escolares y educativas 
(Torres & Vázquez, 2021; Carlos Fregoso, 2016; Velasco & Baronnet, 2016; Henriques, 2017; 
Gomes, 2005; Viáfara y Urrea, 2006;). Asimismo, se destacan los estudios que vienen 
problematizando las políticas educativas para los pueblos afrodescendientes, poniendo en foco el 

 
8 Salvo algunas excepciones como el caso brasileño donde las acciones afirmativas son ley, en Colombia, los limitados 
esfuerzos de inclusión de estas poblaciones se vienen desarrollando muchas veces limitada a la “autonomía” 
universitaria y no como parte de una política integral del Estado. 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

12 12  
12 

 
12 

racismo en la educación superior (Beira y Mato, 2025; Castillo & Ocoró, 2021; Johnson y Antón, 
2020; Mato, 2024; Quintero, 2013, 2014). El trabajo de Johnson y Antón (2020), por su parte, 
analiza las políticas públicas etnoeducativas e interculturales en el Ecuador, con la intención de 
aportar a la construcción de una política pública educativa para las comunidades afrodescendientes 
que contemple la etnoeducación. El trabajo de Ospino, Castilla y Lago (2021) analiza el impacto 
de la política etnoeducativa en Colombia, focalizándose en algunas instituciones educativas públicas 
de Cartagena. El Programa Educación Superior y Afrodescendientes, y la Cátedra Unesco que lleva 
el mismo nombre, de la UNTREF, coordinado por Daniel Mato, ha compilado numerosos libros 
que contienen trabajos sobre los afrodescendientes, los pueblos indígenas y la educación superior. 
Estos estudios examinan el racismo institucional, y los efectos que éste tiene en las oportunidades 
educativas de las y los afrodescendientes (2016, 2017, 2018, 2025). 

En esa misma línea, el trabajo de Ocoró y Mazabel (2021), analiza cómo se manifiesta y se 
reproduce el racismo en la educación superior, tomando como referencia la perspectiva de 
estudiantes indígenas y afrodescendientes, y el modo en que este afecta sus experiencias de vida y 
las trayectorias educativas. Las autoras problematizan el lugar que el Estado colombiano dio -desde 
el siglo XIX hasta la Constitución de 1991- a la educación de los pueblos indígenas y 
afrodescendientes. Las autoras plantean la importancia de diseñar políticas nacionales que 
promuevan el acceso de estos grupos a la educación superior, como lo son las acciones afirmativas. 
En otro trabajo, Ocoró Loango (2021) plantea el concepto de racismo epistémico para dar cuenta 
de “una forma de dominación asentada sobre la jerarquización de los seres humanos, sus prácticas, 
su historia y sus conocimientos” (p.23). La discusión entonces es que las políticas educativas, al 
desplazar a los pueblos afrodescendientes y su historia del currículo en todo el sistema educativo, 
reproducen este racismo epistémico que subalterniza, inferioriza, e invisibiliza otros conocimientos 
y saberes. En palabras de la autora, esta matriz epistémica hegemónica, “apaga otros sistemas de 
conocimiento y, en muchos casos, los combate con la pretensión de aniquilarlos para consolidar la 
dominación cultural de esos pueblos” (Ocoró, 2021, p. 23). 

Otro grupo de trabajos se ocupa de las políticas curriculares en distintos niveles educativos 
y de su implementación (Abreu, 2008; Castillo &  Caicedo, 2008, Gomes, 2012, 2021; Freire, 2021; 
Ocoró, 2021;Ocoró y Cordeiro, 2020, Souza y Pereira, 2013), en tanto parten de reconocer que 
existen “apagamientos históricos y epistemológicos presentes en los currículos, en las propuestas y 
en las prácticas educativas, tanto en la Educación Básica como en la Educación Superior que sólo 
serán superados si el campo educativo y la producción científica se comprenden como espacios 
que precisan descolonizarse” (Gomes, 2021, p. 435). 

Cabe destacar que en la región existe una amplia bibliografía sobre la interculturalidad, así 
como diversos usos y formas de entender el concepto (Mato, 2009; Romero, 2012; Sánchez, 2010; 
Walsh, 2010;). Algunos de estos trabajos se focalizan en las políticas educativas interculturales 
(Rojas y Castillo, 2009; Mato, 2017). Al mismo tiempo, como lo han recabado suficientemente 
algunos autores (Castillo y Caicedo, 2008; Dietz, 2012, 2014; Moya,1998; Mato, 2016; Tubino, 
2002), sobresale el carácter monocultural de las universidades, sus modelos de formación, de 
investigación y de relacionamiento con las poblaciones indígenas y afrodescendientes, lo que 
constituye uno de los mayores problemas a resolver para generar reales dispositivos de inclusión y 
de ampliación de derechos en los sistemas de educación superior. 

Finalmente, podemos mencionar otro grupo de trabajos que analiza directamente las 
políticas para afrodescendientes en la educación superior (Navarro, 2014; Caicedo y Guzmán, 2008, 
Mato, 2018; 2020, Ocoró, 2017, 2024). Acá predominan los estudios sobre políticas de acción 
afirmativa cuyo líder indiscutido es Brasil, aunque hay trabajos en Colombia (Ruano-Ibarra y 
Resende, 2024; Silva & dos Anjos, 2018; Ocoró y Silva, 2022; Ramírez López, (2023); Silva (2022); 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

13 13  
13 

 
13 

Rangel, 2016, 2019); Olaza, 2021; Santos, 2005). Lamentablemente, el tema en la región es 
escasamente trabajado. Por ejemplo, en Argentina, las políticas y los debates raciales han sido muy 
poco frecuentes. Las discusiones sobre acciones afirmativas no han logrado instalarse en el campo 
académico ni en el campo político-institucional como un problema o necesidad a resolver (Ocoró, 
2021).El Centro de Estudios Avanzados Multidisciplinares (CEAM) dela Universidad de Brasilia 
(UnB), bajo la coordinación de Elizabeth Ruano y Viviane Ibarra (2024), en cambio, publicó dos 
tomos del libros dedicados al estudio de las políticas de acción afirmativa en la educación superior 
pública que reúne artículos de diferentes países latinoamericanos. El segundo tomo presenta un 
análisis actualizado del tema en Brasil. 

¿Cuáles son los actores que han contribuido a desarrollar el campo? 

En la producción de conocimiento sobre políticas educativas del campo afrodiaspórico 
participan distintos actores nacionales y de alcance global. Son actores heterogéneos como 
universidades, asociaciones de investigación, ONG, organismos públicos y privados, organismos 
regionales, entre otros. Se trata de toda una red que articula investigadores, activistas, docentes, 
núcleos de estudios, entre otros, que trabaja en la divulgación de investigaciones que contribuyen 
a legitimar y posicionar el tema en la agenda pública. 

Existen campos de conocimiento que han cobrado visibilidad en algunos programas de 
posgrado a raíz de la institucionalización de las políticas para afrodescendientes. En otro trabajo, 
mencionamos la importancia de considerar distintos actores que intervienen en el campo afro 
(Ocoró, 2021). Consideramos que este análisis es útil para pensar el campo de la producción 
académica de las políticas educativas con perspectiva étnico-racial. Al respecto señalamos que para 
estudiar esta arista “es necesario tener en cuenta tres esferas o campos de acción social: el campo 
académico, el campo político-institucional, y el campo de las prácticas gestadas o impulsadas por 
actores sociales del movimiento afro. Se trata de una distinción analítica, pues en la práctica estos 
campos no son independientes, sino que se articulan entre sí, y juntos configuran las discusiones 
sobre afrodescendientes y educación superior en la Argentina” (Ocoró, 2021, p. 32). 

Cada uno de estos actores produce conocimiento o impulsa la producción de este, como 
por ejemplo los activistas del movimiento afro que cumplen un rol fundamental sosteniendo las 
demandas en los espacios políticos, civiles, organizativos, comunitarios. Todos ellos constituyen el 
sostén de la agencia política de las demandas, una agencia que es muchas veces producto de 
procesos de formación política, de la emergencia de identidades colectivas, y de repertorios de 
acción colectiva que también producen conocimiento. Se trata de un conocimiento que muchas 
veces no es reconocido, es apropiado o extraído por los vicios de una academia que muchas veces 
no reconoce la producción colectiva del conocimiento. Pero estos no sólo sostienen las demandas 
o construyen conocimiento sobre las mismas, sino que también influencian las políticas; su agencia 
colectiva modela las políticas, les da forma a las políticas, ya que estos participan de muchos 
espacios que comprenden el ciclo de las políticas públicas. Esto no es necesariamente un acto 
explícito, pero sin lugar a duda está presente. Resulta oportuno traer a colación el planteo de Nilma 
Lino Gomes, quien argumenta que: 

Los movimientos sociales son productores y articuladores de los saberes construidos por 
los grupos no hegemónicos y contrahegemónicos de nuestra sociedad. Actúan como 
pedagogos en las relaciones políticas y sociales. Mucho del conocimiento emancipatorio 
producido por la sociología, la antropología y la educación en Brasil se debe al papel 
desempeñado por esos movimientos, que indagan el conocimiento científico, hacen 
emerger nuevas temáticas, cuestionan conceptos y dinamizan el conocimiento (2017, pp. 
16-17). (Traducción propia). 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

14 14  
14 

 
14 

La producción de conocimiento desde abajo. Una epistemología afrodiaspórica 

 Desde múltiples mecanismos, los africanos/as y sus descendientes se resistieron al control 
y a la explotación esclavista y colonial y/, al igual que a los intentos por suprimirlos cultural y 
socialmente.  La resistencia de la diáspora africana y su clamor por la libertad, la justicia y la igualdad 
estuvo presente desde el primer momento de la esclavización Aquí podemos incluir, desde los 
reclamos por su libertad hasta el sincretismo y las prácticas religiosas en secreto, la desobediencia 
a sus esclavistas, la compra de su libertad y las fugas, entre otras. Por fortuna, el pueblo negro no 
pudo ser subsumido totalmente.  Sus mecanismos de escape, su resistencia y lucha abrieron espacio 
en la historia y sembraron raíces de libertad en este continente9. 

La reivindicación de una perspectiva afrodiaspórica se propone, en este caso, no para 
pensar la descendencia de África en términos esencialistas, sino para que los actores puedan 
reconocerse y reconocer dicha descendencia como un marcador simbólico que generó impacto en 
la vida de los afrodescendientes (Hall, 2003).  Esto nos conduce a pensar la cuestión negra más allá 
de fronteras nacionales y ligada a una historia compartida de opresión racial, social y económica, 
lógicamente marcada por la experiencia de interacción o hibridación con elementos africanos, 
europeos e indígenas propios de América Latina.  Así entonces, “la diáspora afroamericana no es una 
formación uniforme, sino un montaje de historias locales entretejidas por condiciones comunes de opresión racial, 
político-económica y cultural y por semejanzas familiares basadas no sólo en experiencias históricas conmensurables 
de subordinación racial, sino también en afinidades culturales y repertorios similares (a menudo compartidos) de 
resistencia, producción intelectual y acción política” (Lao-Montes, 2007, p.55). 

Recuperar una perspectiva afrodiaspórica significa recuperar esa memoria histórica de 
dominación, pero también de rebeldía, que se ha configurado a lo largo de siglos de dolor, y que 
ha producido una “razón negra” pensada no sólo como agencia diaspórica (Mbembe, 2016), sino 
también como una epistemología diaspórica (Caicedo, 2011), y como un pensamiento 
afrodiaspórico que emana del cimarronismo intelectual (García, 2016). En este sentido, según lo 
plantea Jorge García, es fundamental recuperar “las visiones de mundo de los directamente 
afectados por el proyecto deshumanizador europeo; esto es, la necesidad de tomar como punto de 
partida las epistemologías subalternizadas de negros e indígenas, cuyos elementos centrales no se 
distancian entre sí, sino que por el contrario, son parte de la matriz primigenia de las civilizaciones 
humanas que Europa ha intentado desarticular desde el siglo XV, sin conseguirlo” (2016, p.241). 

Existe un largo proceso de aportes de escritores negros, africanos y afroamericanos que 
partían de la herencia africana para explicar la situación, pero a su vez históricamente el pueblo 
negro fue configurando un pensamiento afrodiapórico que representó un fuerte impulso para la 
lucha por la emancipación de los pueblos de la diáspora.  Su militancia y su pensamiento político 
tuvieron gran incidencia en varios procesos de siglo XX, haciendo aportes epistémicos para la 
resistencia negra y la lucha contra la opresión y la dominación imperialista y colonial ejercida por 
Occidente10. 

 
9 Una de esas semillas la encontramos en la rebelión de Haití (1798-1804), cuya revolución vio nacer en Haití la primera 
república independiente de América Latina (1804), constituyéndose en la única revolución que articuló la 
independencia a la eliminación de las instituciones del régimen esclavista.  Una revolución social profundamente 
antiesclavista y anticolonial, a diferencia de las revoluciones de independencia de América Latina o la revolución de los 
Estados Unidos, que marcó un hito en la historia de la resistencia afrodiaspórica. Esta revolución no sólo decretó la 
abolición de la esclavización sino que también estimuló un clima de resistencia y ejerció una influencia decisiva en las 
ideas y luchas libertarias de Simón Bolívar (Argumedo, Alcira, 2006). 

10 En el seno del panafricanismo podemos mencionar intelectuales como William Edward DuBois y Marcus Garvey. 
Aunque hay diversos proyectos políticos y perspectivas dentro del panafricanismo, podemos definirlo como un 
movimiento histórico, político, intelectual y cultural cuya búsqueda es hermanar a los africanos como a la diáspora 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

15 15  
15 

 
15 

Parafraseando a García: 

Este proceso de reconstrucción epistémica, evidenciado en luchas cimarronas, en los 
discursos políticos, la literatura, las propuestas de educación alternativa, la poesía, las 
narrativas orales, etc., crea el corpus argumentativo que se puede denominar pensamiento 
afrodiaspórico. En realidad, visto de esta manera, se trata del humanismo afrodiaspórico, 
entendido como la lucha por la restitución de la condición humana, que es anterior al 
humanismo cartesiano, con el que Europa inaugura la racionalidad instrumental que 
desemboca, luego, en el método experimental kantiano, y que, a su vez, se traduce como 
ciencia con pretensiones de universalidad (García, 2016, p. 239). 

Hoy los afrodescendientes participan de procesos organizativos, sociales y comunitarios, y 
configuran un importante movimiento histórico, político, intelectual y cultural que ha generado 
espacios de reflexión sobre la situación de los pueblos negros Estos han dado una intensa lucha 
para lograr su reconocimiento como sujetos de derecho. Cabe destacar que desde las últimas 
décadas del siglo pasado los/as intelectuales/académicos/as afrodescendientes han venido 
construyendo y consolidando espacios académicos, asociaciones de investigadores/as como la 
Asociación de Investigadores Afrolatinoamericanos/as - AINALC, la ABPN, la ACIAFRO o 
DESCARIMBA en Colombia, y distintos grupos de trabajo como el Grupo de Trabajo en 
CLACSO, que testimonian el surgimiento de una academia negra/afrodescendiente en América 
Latina y el Caribe. Estas asociaciones han contribuido a divulgar la producción académica con 
perspectiva étnico- racial, posicionando la discusión sobre las políticas educativas en los centros de 
pesquisa, en la comunidad científica especializada, en los congresos y eventos académicos, y en la 
gestión pública. 

A través de estos espacios las investigadoras e investigadores afrodiaspóricos denuncian las 
desigualdades abismales con las que se convive en los países de la región, las cuales evidencian los 
sesgos sexistas, clasistas y racistas que existen en las IES y en los espacios de producción de 
conocimiento, y proponen alternativas en temas relacionados con la naturaleza y el campo político 
y epistémico. Más allá de que estos pueblos fueron racializados, subalternizados, al tiempo que “la 
esclavización confiscó su pasado (…) desarticuló su mundo, tradiciones, artes y leyendas” (De 
Roux, 1992, p. 13), estos históricamente construyeron espacios de pensamiento libre, diaspórico, 
que se opuso al sistema colonial de diversas formas. Desde la década del 30 en Brasil y en Colombia 
ya existían distintas organizaciones con visibilidad en el campo académico que dan cuenta de la 
fortaleza organizativa, pero también del aporte y la tradición intelectual afro que hizo, y aún hace, 
aportes centrales al campo de las prácticas políticas y a la producción de conocimiento en la región. 

En 1931 surgió en la ciudad de São Paulo, en Brasil, la Frente Negra Brasileira. Esta 
institución llegó a tener veinte mil afiliados en diferentes estados y estaba integrada por escuelas, 
grupos artísticos, y deportivos, a la vez que desarrollaba actividades jurídicas, servicios médicos, 
cursos de formación política, entre otras, y publicaba el periódico “A Voz da Raça” (Sales, 2005). 
Fue tal su relevancia y visibilidad que el presidente de la República, Getúlio Vargas, los recibió en 

 
africana, articulando una política racial transnacional de liberación de la negritud.  El pensamiento panafricanista, 
parafraseando a Caicedo (2013), “antes que constituir un bloque monolítico del pensamiento africano y afroamericano, 
más bien expresa la pluralidad de ideas que convergen para darle forma en el tiempo y el espacio de su trasegar en el 
siglo XX”. (p. 135). También hay grandes pensadores de caribe como C. L. R.  James, Cox, quienes, desde una 
interpretación del marxismo negro, asumían un panafricanismo radical. La obra de Fanon sin duda tuvo y tiene aún 
una influencia muy importnate en el campo afrodiaspóricos. En las luchas por la descolonización líderes como 
PatriceLumumba, KwaneNkrumah, Stiven Vico, Amílcar Cabral y Nelson Mandela entre muchos otros por 
personajes. Líderes afroamericanos como Luther King o Malcom X, la organización Panteras Negras reposan dentro 
de las figuras ícono de resistencia negra.  El movimiento negro en la región también ha reivindicado líderes cimarrones 
de América Latina como Zumbí, de los palmares (Brasil) o BenkosBiojó (Colombia), así como una lista de importantes 
referentes intelectuales. Para mayor ampliación ver: Caicedo, 2013 y García 2016. 



Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

16 16  
16 

 
16 

audiencia “se cumplieron algunas de sus demandas, como el fin de la prohibición de que las 
personas negras se unieran a la Guardia Civil en São Paulo. Este episodio muestra el poder de 
negociación que tenía el movimiento negro organizado en el escenario político institucionalizado 
brasileño” (Domingues 2007, p.107). Sin embargo, 1937, con la instauración de la dictadura del 
“Estado Novo”, esta organización desapareció. 

También podemos resaltar el trabajo de la “União dos Homens de Cor”, creada en 1943 en 
Porto Alegre/RS, y del “Teatro Experimental do Negro”, fundado en Río de Janeiro en 1944 bajo 
el liderazgo del reconocido activista y académico Abdiasdo Nascimento. Esta compañía Teatral 
tuvo mucha notoriedad en el campo político y cultural del país, y trabajó en la valorización de la 
cultural afrobrasileña, así como también en el combate al racismo. La dictadura de 1964 afecta 
severamente estas organizaciones, y no será hasta la década del 70 cuando el fuerte activismo negro 
se rearticule alrededor del Movimiento Negro Unificado (MNU)11, fundado en el año 1978 en São 
Paulo. 

En los años cincuenta, en Colombia, surgen el Club Negro de Colombia y el Centro de 
Estudios Afrocolombianos, aunque tuvieron corta duración (Pisano, 2012). En los ochenta, se 
crean el Centro para la Investigación de la Cultura Negra, el Centro de Estudios Franz Fanón y el 
Círculo de Estudios Soweto). Este último pasó a llamarse Movimiento Nacional por los Derechos 
Humanos de las Comunidades Negras en Colombia – Cimarrón, y cabe mencionar que aún existe 
en la actualidad. También en el campo académico se dieron articulaciones del movimiento negro. 
Es de mencionar/Ha de destacarse el Primer Congreso de la Cultura Negra de las Américas, 
realizado en 1977 en Cali. Los siguientes dos congresos tuvieron lugar en Panamá (1980) y en Brasil 
(1982). Así mismo cabe señalar que los congresos de las Américas, así como los centros de estudios 
con foco en la cuestión racial y el fortalecimiento de la identidad negra, en varios países de la región, 
contribuyeron a impulsar al movimiento negro/afrodescendiente (Tamayo, 1995). 

Contribuciones de los estudios con perspectiva étnico-racial a la producción de 
conocimiento sobre políticas educativas 

Los estudios con perspectiva étnico-racial han hecho significativas contribuciones al campo 
de las políticas educativas, las que podemos sintetizar en cuatro dimensiones: contribuciones 
epistémicas, metodológicas, éticas y las vinculadas a la justicia curricular. 

En primer lugar, desde el plano epistémico, estos estudios problematizan la impronta 
excluyente, colonial y racista que los sistemas y las políticas educativas latinoamericanas arrastran 
desde sus orígenes, y cuestionan la pretendida objetividad y neutralidad del campo científico, 
evidenciando el racismo epistémico, así como los sesgos eurocéntricos, racistas y sexistas que 
existen en el conocimiento producido por las instituciones científicas. No hay que olvidar que las 
universidades y los sistemas de ciencia y técnica han favorecido el eurocentrismo como perspectiva 
de formación e investigación legítima y, a su vez, han calificado los conocimientos y saberes de los 
pueblos indígenas y afrodescendientes como folclóricos, exóticos, pre-científicos o como 
obstáculos para el conocimiento (Ocoró, 2020). En efecto, estos estudios -al incorporar los saberes 
y conocimientos de los pueblos indígenas y afrodescendientes- habilitan nuevas temáticas, campos 
y objetos de investigación que amplían los horizontes epistémicos de la ciencia, aportan pluralismo 
epistemológico al campo de las políticas educativas, y proponen otros modos de hacer ciencia y de 

 
11 Este “foi um movimento organizado em nível nacional e teve importância capital na aglutinação de militantes negros 
e na formulação da pauta de reivindicações que marcaria a luta contra a discriminação racial nos anos seguintes 
(Fonseca, p. 308). 



Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

17 17  
17 

 
17 

relacionarse con los sujetos investigados. 

En segundo lugar, a nivel metodológico, estos estudios enriquecen la ciencia ya que 
impulsan enfoques participativos, situados, recuperación de archivos comunitarios, y de memoria 
orales, narrativas afro, entre otros, y todo ello en diálogo con las comunidades que enriquecen las 
formas de producción de conocimiento. En tercer lugar, en el terreno ético, estos estudios han 
planteado la necesidad de reconocer los saberes y/o conocimientos que las comunidades afro e 
indígenas producen. Se plantea un cuestionamiento al extractivismo epistémico, y a la utilización y 
manoseo de las comunidades. Asimismo, se asume la responsabilidad de la investigación con la 
producción de conocimiento para denunciar injusticias raciales históricas que afectan a las y los 
afrodescendientes. 

Finalmente, en el campo de la justicia curricular, se cuestiona no sólo la participación 
reducida de las poblaciones negras e indígenas en la educación superior, sino también el discurso 
hegemónico eurocéntrico y las relaciones de poder mediante las cuales se han jerarquizado los 
saberes y los conocimientos de los pueblos negros en el currículo. Es decir, se pone en evidencia 
cómo el currículo selecciona y organiza los conocimientos a través de los intereses de las clases 
privilegiadas, excluyendo los conocimientos de otros grupos que forman parte de la sociedad. 

A modo de cierre 

Construir relaciones que recuperen y valoricen los conocimientos y saberes epistémicos de 
los pueblos negros e indígenas en América Latina, así como combatir el racismo epistémico e 
institucional, constituye una tarea prioritaria. Hoy más que nunca, necesitamos fortalecer políticas 
educativas que formen docentes y estudiantes con perspectivas amplias para intervenir en un 
mundo en constante transformación, en el que las presentes y futuras generaciones se apropien de 
saberes críticos, antirracistas e interculturales. Sólo fortaleciendo un conocimiento más plural de 
nuestras sociedades, podremos desarticular y desinstalar postulaciones hegemónicas y racializadas 
con el fin de situar en un plano valorativo la pertenencia étnica, y a su vez cuestionar el tratamiento 
racializado de las relaciones sociales, políticas y económicas en las sociedades latinoamericanas. 
Frente a este escenario, surge precisamente la pregunta sobre cómo generar nuevos dispositivos de 
apertura a la diversidad desde la universidad. Por fortuna, los debates étnico-raciales, antirracistas, 
e interculturales permiten problematizar las complejas interrelaciones entre el Estado, los grupos 
étnicos y la educación, al tiempo que permiten mejorar la investigación, la producción y la 
transferencia de conocimiento en un continente tensionado internamente por las desigualdades 
étnico-raciales. 

Referencias 

Abreu, M., & Mattos, H. (2008). Em torno das “Diretrizes curriculares nacionais para a educação 
das relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana”: Uma 
conversa com historiadores. Estudos Históricos, 21(41), 5–20. https://doi.org/10.1590/S0103-
21862008000100001 

Apple, M. (1982). Ideologia e currículo. Brasiliense.  

Argumedo, A. (2006). Los silencios y las voces en América Latina. Notas sobre el pensamiento nacional y 
popular. Ediciones del Pensamiento Nacional. 

Banco Mundial. (2022). Inclusión afrodescendiente en la educación. Banco Internacional de 

https://doi.org/10.1590/S0103-21862008000100001
https://doi.org/10.1590/S0103-21862008000100001


Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

18 18  
18 

 
18 

Reconstrucción y Fomento/Banco Mundial. 

Beira, V., & Mato, D. (2025). Informe de la “Consulta exploratoria sobre experiencias de 
discriminación étnico-racial que afectan a estudiantes, docentes, investigadoras/es y otras/os 
trabajadoras/es afrodescendientes y de pueblos indígenas, en universidades de América Latina”. 
Universidades, 76(103), 82–95. https://doi.org/10.61203/2347-0658.v14.n2.49812  

Bello, Á., & Paixão, M. (2009). Una mirada a la situación de los derechos de los afrodescendientes 
en América Latina. En Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL) (Ed.), 
Afrodescendientes en América Latina y el Caribe: del reconocimiento estadístico a la realización de derechos (pp. 
39-82). CEPAL. 

Bento, C. (2022). O pacto da branquitude. Companhia das Letras. 

Bourdieu, P., & Passeron, J. C. (1970). La reproducción: Elementos para una teoría del sistema de 
enseñanza. Popular.  

Bourdieu, P. (1994). El campo científico. Revista de Estudios Sociales de la Ciencia, 1(2), 129–160. 

Caicedo Ortiz, J. A. (2013). A mano alzada... Memoria escrita de la diáspora intelectual afrocolombiana. 
Sentir y pensar editores. 

Carlos Fregoso, G. (2016). Racismo y marcadores de diferencia entre estudiantes no indígenas e 
indígenas en México. Desacatos, (51), 18–31.  

Cassiani Herrera, A. (2009). La interculturalidad: Una búsqueda desde las propuestas educativas de 
las comunidades afrodescendientes en Colombia. Revista Educación y Pedagogía, 19(48), 97–105.  

Castillo Guzmán, E., & Caicedo Ortiz, J. A. (2008). Indígenas y afrodescendientes en la universidad 
colombiana: Nuevos sujetos, viejas estructuras. Cuadernos Interculturales, 6(10), 62–90.  

Castillo Guzmán, E., & Ocoró Loango, A. (2021). Educación superior, pueblos indígenas y 
afrodescendientes: Una lectura sobre las acciones afirmativas en Brasil y la etnoeducación 
universitaria en Colombia. Revista Educación Superior y Sociedad, 33(2), 767–792. 
https://doi.org/10.54674/ess.v33i2.359 

CEPAL. (2018). Mujeres afrodescendientes en América Latina y el Caribe: Deudas de igualdad. Naciones 
Unidas. https://repositorio.cepal.org/server/api/core/bitstreams/28f87ae3-931d-4762-85d7-
0b83e653d210/content 

Del Valle, D. (2018). La Universidad como derecho en el marco de las tendencias de la educación 
superior en la región. In D. Del Valle (Ed.), Politica y tendencias de la educación superior en la región a 10 
años de la CRES 2008 (pp. 37–57). PRIU/IEC-CONADU/CLACSO. 

De Roux, G. (1992). Carta a un viejo luchador “negro” a propósito de la discriminación. En E. 
Restrepo (Ed.), El negro en Colombia: en busca de la visibilidad perdida (pp. 12-21). Centro de 
Investigaciones y Documentación Socioeconómica. 

Dietz, G. (2014). Diversidad e Interculturalidad en la Universidad: Logros y desafíos. Instituto Nacional 
Electoral. 

Dietz, G. (2012). Multiculturalismo, interculturalidad y diversidad en educación. Una aproximación 
antropológica. Fondo de Cultura Económica. 

https://doi.org/10.61203/2347-0658.v14.n2.49812 
https://doi.org/10.54674/ess.v33i2.359
https://repositorio.cepal.org/server/api/core/bitstreams/28f87ae3-931d-4762-85d7-0b83e653d210/content
https://repositorio.cepal.org/server/api/core/bitstreams/28f87ae3-931d-4762-85d7-0b83e653d210/content


Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

19 19  
19 

 
19 

Domingues, P. (2007). Movimento Negro Brasileiro: Alguns apontamentos históricos. Revista 
Tempo, 12(23), 100–122. https://doi.org/10.1590/s1413-77042007000200007  

Fonseca, M. V. (2022). A educação das relações raciais em uma perspectiva histórica. Revista 
Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, 25(51), 291–317. 
https://doi.org/10.12795/araucaria.2022.i51.13 

Freire, L. T. D. (2021). Enegrecer a la Universidad para vivenciar el conocimiento. Revista de Filosofía 
Aurora, 33(59), 349–361. https://doi.org/10.7213/1980-5934.33.059.DS01 

García, J. E. (2015). Pensamiento etnoeducativo afrocolombiano: De los intelectuales a las 
experiencias del movimiento social y pedagógico. Revista Colombiana de Educación, 69, 159-182. 
https://doi.org/10.17227/01203916.69rce159.182 

García, J. E. (2016). Por fuera de la casa 
del amo: Insumisión epistémica o cimarronismo intelectual en el pensamiento educativo afrocolombiano del siglo XX. 
Colección tesis doctorales. Universidad del Valle/Programa Editorial. 

Gomes, N. L. (2005). A universidade brasileira com direito dos (das) jovens negros(as) – a 
experiência do programa de ações afirmativas da UFMG. En S. Augusto dos Santos (Ed.), Ações 
afirmativas e combate ao racismo nas Américas (pp. 251-268) Ministério da Educação. 

Gomes, N. L. (2012). Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo 
sem Fronteiras, 12, 98–109.  

Gomes, N. L. (2021). O combate ao racismo e a descolonização das práticas educativas e 
acadêmicas. Revista de Filosofia Aurora, 33(59), 435–454. https://doi.org/10.7213/1980-
5934.33.059.DS06 

Gomes, N. L. (2017). O Movimento Negro educador: Saberes construídos nas lutas por emancipação. Editora 
Vozes. 

Grimsom, A. (2011). Los límites de la cultura: Crítica de las teorías de la identidad. Siglo XXI. 

Hall, S. (2003). Pensando a diáspora (Reflexões sobre a Terra no exterior). En L. Sovik (Ed.), Da 
diáspora: Identidades e mediações culturais (A. La Guardia, Trad.). Editora UFMG. 

Hale, C. R. (2005). Neoliberal multiculturalism. Political and Legal Anthropology Review, 28(1), 10–19.  

Henriques, C. S. (2017). Do trabalho doméstico à educação superior: a luta das mulheres 
trabalhadoras negras pelo direito à educação superior. O Social em Questão, (37), 153-172. 

Johnson, E., & Antón, J. (2020). Educación, negritud y nación: Políticas de inclusión educativa para 
afrodescendientes en Ecuador. University Library. https://archives.pdx.edu/ds/psu/34586 

Lao-Montes, A. (2007, September 20). Movimientos afroamericanos: Contiendas políticas y desafíos históricos. 
Conferencia Inaugural Magistral del Congreso Nacional de Estudiantes Afrocolombianos. Cali, 
Colombia. 

Lao-Montes, Agustín. (2011). Hacia una cartografía del campo político afrodescendiente en las 
Américas. Revista Casa de las Américas, (264), 16-38. 

Martínez Ordoñez, L. M., Martínez Ordoñez, M. P., Auquilla Andrade, E. G., Miranda Armijos, 
W. A., & Riera Palacios, G. M. (2024). Etnoeducación y saberes ancestrales: Preservación cultural 

https://doi.org/10.1590/s1413-77042007000200007 
https://doi.org/10.12795/araucaria.2022.i51.13
https://doi.org/10.7213/1980-5934.33.059.DS01
https://doi.org/10.17227/01203916.69rce159.182
https://doi.org/10.7213/1980-5934.33.059.DS06
https://doi.org/10.7213/1980-5934.33.059.DS06
https://archives.pdx.edu/ds/psu/34586


Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

20 20  
20 

 
20 

a través del sistema educativo en Ecuador. Ciencia Latina: Revista Multidisciplinar, 8(5), 8437–8456. 
https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v8i5.14250 

Mato, D. (2008a). No hay saber “universal”, la colaboración intercultural es imprescindible. 
Alteridades, 18(35), 101–116.  

Mato, D. (2008b). No hay saber “universal”, la colaboración intercultural es imprescindible. 
Alteridades, 18(35), 101-116. 

Mato, D. (2009a). Instituciones interculturales de educación superior en América Latina. Panorama 
regional, procesos interculturales de construcción institucional, logros, dificultades, innovaciones y 
desafíos. In D. Mato (Ed.), Instituciones Interculturales de Educación Superior en América Latina. Procesos 
de construcción. Logros, Innovaciones y Desafíos (pp. 13–79). IESALC-UNESCO. 

Mato, D. (2009b). Contextos, conceptualizaciones y usos de la idea de interculturalidad. In Díaz 
M. A. A., Bolán E. N., Ariosa M. A. P. & Winocur R. (Eds.), Pensar lo contemporáneo: De la cultura 
situada a la convergencia tecnológica (pp. 28–50). Anthropos Editorial. 

Mato, D. (2009c). Contextos, conceptualizaciones y usos de la idea de interculturalidad. En M. Á. 
Aguilar, E. Nivón, M. A. Portal, & R. Winocur (Eds.). Pensar lo contemporáneo: De la cultura situada a 
la convergencia tecnológica (pp. 28-50). Anthropos Editorial. 

Mato, D. (2012). Educación superior y pueblos indígenas y afrodescendientes en América Latina. Normas, 
políticas y prácticas. Instituto Internacional de la UNESCO para la Educación Superior en América 
Latina y el Caribe (IESALC-UNESCO). 

Mato, D. (2016). Educación Superior y Pueblos Indígenas y Afrodescendientes en América Latina: 
Interpelaciones, avances, problemas, conflictos y desafíos. En D. Mato (Ed.). Educación Superior y 
Pueblos Indígenas en América Latina: Experiencias, interpelaciones y desafíos (pp. 21-47). EDUNTREF. 

Mato, D. (2017). Superar el racismo oculto e interculturizar las universidades: Experiencias, avances 
y desafíos. +E: Revista de Extensión Universitaria, 7(7), 188–203. 
https://doi.org/10.14409/extension.v0i7.7064  

Mato, D. (2018). Educación superior y pueblos indígenas y afrodescendientes en América Latina: Las múltiples 
formas del racismo. IESALC-UNESCO. 

Mato, D. (2024). Factores clave en la naturalización y reproducción del racismo en la educación 
superior en América Latina. Aprendizajes para el diseño de políticas e iniciativas anti-racistas. 
Revista Latinoamericana de Políticas y Administración de la Educación, (21), 124–139. 
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/relapae/article/view/2098  

Naciones Unidas. (2001). Declaración y Programa de Acción de Durban: III Conferencia Mundial 
contra el Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia 
(Durban, 31 de agosto–8 de septiembre de 2001). ONU. 

Mbembe, A. (2016). Crítica de la razón negra. NED. 

Moya, R. (1998). Reformas educativas e interculturalidad en América Latina. Revista Iberoamericana 
de Educación, 17, 105–187. https://doi.org/10.35362/rie1701105   

Navarro, M. G. (2014). Educación superior y pueblos indígenas y afrodescendientes en América 
Latina: Normas, políticas y prácticas. Perfiles Educativos, 36(143), 206–211.  

https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v8i5.14250
https://doi.org/10.14409/extension.v0i7.7064 
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/relapae/article/view/2098
https://doi.org/10.35362/rie1701105 


Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

21 21  
21 

 
21 

Negreiros, D. F. (2017). Educação das relações étnico-raciais: Avaliação da formação de docentes. Editora 
UFABC. 

Ocoró Loango, A. (2021). El papel del currículo en la reproducción de desigualdades étnico-
raciales: Una mirada al caso argentino en perspectiva latinoamericana. Revista INTEREDU, 1(4), 
41–68. https://doi.org/10.32735/s2735-65232021000490  

Ocoró Loango, A., & Alves Cordeiro, M. J. J. (2020, Novembro 09–12). Cartografias curriculares da 
diáspora africana na América Latina e no Caribe: Experiências, abrangência e desafios. XI Congresso Nacional 
de Pesquisadores Negros, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, Paraná. 

Ocoró Loango, A., & da Silva, M. N. (2017). Afrodescendientes y educación superior: Un análisis 
de las experiencias, alcances y desafíos de las acciones afirmativas en Colombia y Brasil. Educación 
Superior y Sociedad, 20(20), 131–154. 

Ocoró Loango, A. (2015). Los afrodescendientes en Argentina: La irrupción de un nuevo actor en 
la agenda política y educativa del país. Revista Colombiana de Educación, 69, 17–157. 
https://doi.org/10.17227/01203916.69rce137.157 

Ocoró Loango, A. (2014). Reconocimiento de los afrodescendientes en la Argentina. Un estudio en perspectiva 
latinoamericana [Tesis Doctoral, Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales]. Facultad 
Latinoamericana de Ciencias Sociales. 

Ocoró Loango, A., & Silva, M. N. (2018). Educación superior y pueblos afrodescendientes en América Latina. 
Editorial Universidad Nacional de Córdoba.  

Ocoró Loango, A., & Mazabel, M. (2021). Racismo en la educación superior: Un análisis desde los 
pueblos indígenas y afrodescendientes en Colombia. Universidades, 87, 15–33. 
https://doi.org/10.36888/udual.universidades.2021.87.521   

Olaza, M. (2021). “La Suiza de América”: Racismo y educación superior en Uruguay. Integración y 
Conocimiento, 10(2), 58–79. https://doi.org/10.61203/2347-0658.v10.n2.34074  

Ospino-Guerrero, O. J., Castilla Tijera, O., & Lago de Zota, A. (2021). Impacto de la política 
pública etnoeducativa colombiana en el currículo de las instituciones educativas afrodescendientes: 
Caso Institución Educativa Antonia Santos, Cartagena de Indias, Colombia. In C. Lago de 
Fernández & L. Múnera Cavadia (Eds.), Etnoeducación, maestras afrodescendientes, comunidades indígenas 
en el Caribe colombiano (pp. 51–72). Corporación Universitaria del Caribe—CECAR. 
https://repositorio.cecar.edu.co/bitstreams/785e9340-ba74-4bda-870e-d3f0beae6a29/download 

Oszlak, O. (1997). La formación del Estado argentino. Editorial Planeta. 

Pisano, P. (2012). Liderazgo político “negro” en Colombia, 1943–1964. Universidad Nacional de 
Colombia. 

Quintero Ramirez, O. (2013). Racismo y discriminación en la universidad: lecturas cruzadas de las sociedades 
francesa y colombiana a partir de la experiencia vivida por estudiantes negros en París y Bogotá [Tesis de 
doctorado, Université Rennes 2. https://theses.hal.science/tel-00807356 

Quintero Ramírez, O. (2014). El racismo cotidiano en la universidad colombiana desde la 
experiencia vivida por los estudiantes negros en Bogotá. Universitas humanística, (77), 71-94. 

Ramírez López, G. M. (2023). Las acciones afirmativas y criterios sobre su aplicación en 
Latinoamérica. Revista Metropolitana de Ciencias Aplicadas, 6, 151–161. 

https://doi.org/10.32735/s2735-65232021000490 
https://doi.org/10.17227/01203916.69rce137.157 
https://doi.org/10.36888/udual.universidades.2021.87.521 
https://doi.org/10.61203/2347-0658.v10.n2.34074 
https://repositorio.cecar.edu.co/bitstreams/785e9340-ba74-4bda-870e-d3f0beae6a29/download
https://theses.hal.science/tel-00807356


Epistemologías afrodiaspóricas y perspectivas étnico-raciales: aportes a las políticas educativas... 

 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

22 22  
22 

 
22 

https://doi.org/10.62452/cv7yfs89   

Rangel, M. (2016). Políticas públicas para afrodescendientes: Marco institucional en el Brasil, Colombia, el 
Ecuador y el Perú. CEPAL. 

Rangel, M. (2019). Políticas de acción afirmativa para la inclusión de personas afrodescendientes e indígenas en 
las universidades en Brasil. CEPAL. 
https://www.cepal.org/sites/default/files/presentations/20190529_7_marta_rangel.pdf 

Rojas, A., & Castillo, E. (2009). Multiculturalismos y políticas educativas en Colombia. Revista 
Educación y Pedagogía, 19(48), 11–24. 
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/6651  

Romero Medina, A. (2012). Prácticas discursivas sobre racismo y afrodescendientes. Articulaciones entre racismo, 
colonialidad y educación popular en Colombia [Tesis Doctoral, Universidad Pedagógica Nacional]. 
Universidad Pedagógica Nacional. 

Ruano-Ibarra, E., & Resende, V. M. R. (Eds.). (2024). Políticas de Acción Afirmativa en América Latina. 
Pontes. 

Sánchez, C. (2010). Autonomía y pluralismo. Estados plurinacionales y pluriétnicos. In González 
M., Mayor A. B. C., & Ortiz-T P (Eds.), La autonomía a debate: Autogobierno indígena y Estado 
plurinacional en América Latina (pp. 259–291). FLACSO. 

Santos, S. A. (2005). Ações afirmativas e combate ao racismo nas américas. MEC/ UNESCO. 

Secretaría de Educación Intercultural Bilingüe del Ecuador (SEIBE). (2022). Plan Estratégico 
Institucional 2022 (PEI 2022). https://educacionbilingue.gob.ec/wp-content/uploads/2023/11/1.-
PEI2022.pptx-30-06-2022-Aprobado.pdf 

Segib - Secretaría General Iberoamericana (2021). Informe Buenas Prácticas en Políticas Públicas 
afrodescendientes (2004-2019). SEGIB, Madrid. 

Silva, P. B. G. (2008). Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no Brasil. Educação, 30(3), 489-
506. 

Silva, P. V. B. (2022). Avaliação das políticas de ação afirmativa no ensino superior no Brasil: 
Resultados e desafios futuros: O caso da UFPR. In D. Carreira & R. Heringer (Eds.), 10 anos da Lei 
de Cotas (pp. 335–386). Faculdade de Educação da UFRJ. https://pesquisaleidecotas.org.br/wp-
content/uploads/2022/11/Livro_Lei_de_Cotas.pdf 

Silva, P. V., & dos Anjos de Borba, C. (2018). Políticas afirmativas na pesquisa educacional. Educar 
em Revista, 34(69), 151–191. https://doi.org/10.1590/0104-4060.58095  

Souza, F. S., & Pereira, L. M. S. (2013). Implementação da Lei 10.639/2003: Mapeando embates e 
percalços. Educar em Revista, (47), 51–65. https://doi.org/10.1590/s0104-40602013000100005   

Tamayo, G. E. (1995). Congresos de la Cultura Negra de las Américas. 
https://www.alainet.org/es/active/999 

Torres Ayala, N., & Vázquez Bernal, K. (2021). Racismo y blanquitud en las prácticas educativas del sistema 
de educación básica en Michoacán. Educación Primaria, Racismo y Xenofobia En México: Historias, 
Narrativas, Representaciones y Prácticas. 

https://doi.org/10.62452/cv7yfs89 
https://www.cepal.org/sites/default/files/presentations/20190529_7_marta_rangel.pdf
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/6651
https://educacionbilingue.gob.ec/wp-content/uploads/2023/11/1.-PEI2022.pptx-30-06-2022-Aprobado.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://educacionbilingue.gob.ec/wp-content/uploads/2023/11/1.-PEI2022.pptx-30-06-2022-Aprobado.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://pesquisaleidecotas.org.br/wp-content/uploads/2022/11/Livro_Lei_de_Cotas.pdf
https://pesquisaleidecotas.org.br/wp-content/uploads/2022/11/Livro_Lei_de_Cotas.pdf
https://doi.org/10.1590/0104-4060.58095 
https://doi.org/10.1590/s0104-40602013000100005 
https://www.alainet.org/es/active/999


Anny Ocoró Loango 

Revista de Estudios Teóricos y Epistemológicos en Política Educativa, v. 10, e25598, p. 1-23, 2025. 
Disponible en: <https://revistas2.uepg.br/index.php/retepe> 

23 23  
23 

 
23 

Tubino, F. (2002). Entre el multiculturalismo y la interculturalidad: Másallá de la discriminación 
positiva. In N. Fuller (Ed.), Interculturalidad y política. Desafíos y posibilidades (pp. 51–76). Red para el 
Desarrollo de las Ciencias Sociales del Perú. 

Velasco Cruz, S., & Baronnet, B. (2016). Racismo y escuela en México: Reconociendo la tragedia 
para intentar la salida. Diálogos Sobre Educación. Educación, Racismo e Interculturalidad, 7(13), 1–17. 
https://doi.org/10.32870/DSE.V0I13.241 

Viáfara, C. A., & Urrea Giraldo, F. (2006). Efectos de la raza y el género en el logro educativo y 
estatus socio-ocupacional para tres ciudades colombianas. Desarrollo y Sociedad, (58), 115-163. 
https://doi.org/10.13043/dys.58.4 

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. En J. Viaña, L. Tapia, & C. 
Walsh (Eds.), Construyendo Interculturalidad (pp. 75-96). Instituto Internacional de Integración del 
Convenio Andrés Bello. 

Zizek, S. (1998). Multiculturalismo o la lógica del capitalismo multinacional. En F. Jameson, & S. 
Zizek (Eds.), Estudios Culturales. Reflexiones sobre el multiculturalismo (pp. 11-45). Paidós. 

 

Recibido: 23/09/2025 
Versión corregida recibida: 04/12/2025 
Aceptado: 05/12/2025 
Publicado online: 12/12/2025 

https://doi.org/10.32870/DSE.V0I13.241
https://doi.org/10.13043/dys.58.4

