
Disponível em:
http://www.revistas2.uepg.br/index.php/rlagg

Revista
Latino­americana de

A
rt

ig
o

Disponível em:
http://www.revistas2.uepg.br/index.php/rlagg

Volume 16, número 1 (2025)
ISSN: 2177­2886

Território Ancestral e a
Resistência Feminina do

Povo Borari de Alter do Chão
­ Amazônia Paraense

Territorio Ancestral y la Resistencia Femenina del
Pueblo Borari de Alter do Chão – Amazonía Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
Universidade Federal do Oeste do Pará – Brasil
kellenguimaraes14@gmail.com

Ancestral Territory and the Feminine Resistance of the
Borari people of Alter do Chão – Pará Amazon

Como citar este artigo:
GUIMARÃES, Geovana Kellen de Azevedo.
Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo
Borari de Alter do Chão ­ Amazônia Paraense.
Revista Latino Americana de Geografia e Gênero,
v. 16, n. 1, p. 70­92, 2025. ISSN 2177­2886.



Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
71

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Território Ancestral e a Resistência Feminina
do Povo Borari de Alter do Chão ­ Amazônia

Paraense
Territorio Ancestral y la Resistencia Femenina del Pueblo Borari de Alter do

Chão – Amazonía Paraense

Resumo

Ancestral Territory and the Feminine Resistance of the Borari people of Alter
do Chão – Pará Amazon

A pesquisa tem como objetivo analisar a importância do território e da ancestralidade, tendo
como referência o espaço cosmológico para as mulheres indígenas Borari. Primeiramente, será
apresentado o território Borari e a relação das mulheres indígenas com ele. Em segundo lugar,
compreenderemos a importância da materialidade e da imaterialidade do espaço de referência
cosmológica e ancestral. Por fim, discutiremos como a questão de gênero pode ajudar a
entender o movimento das mulheres indígenas em suas demandas, por meio da ligação com
seu território. A metodologia da pesquisa consistiu em trabalhos de campo exploratórios na
Aldeia, entre os anos de 2022 e 2023, durante os quais foram realizadas entrevistas
semiestruturadas com a Cacica e a Tuxaua da Aldeia.

Palavras­Chave: Território; Ancestralidade; Mulher indígena; Gênero.

La investigación tiene como objetivo analizar la importancia del territorio y de la
ancestralidad, tomando como referencia el espacio cosmológico para las mujeres indígenas
Borari. En primer lugar, se presentará el territorio Borari y la relación de las mujeres indígenas
con ello. En segundo lugar, se abordará la importancia de la materialidad e inmaterialidad del
espacio de referencia cosmológica y ancestral. Por último, se discutirá cómo la cuestión de
género puede contribuir para comprender el movimiento de las mujeres indígenas en sus
demandas, a través de su vínculo con el territorio. La metodología de la investigación
consistió en trabajos de campo exploratorios en la Aldea entre los años 2022 y 2023, durante
los cuales se realizaron entrevistas semiestructuradas con la Cacique y la Tuxaua de la Aldea.

Palabras­Clave: Territorio; Ancestralidad; Mujer indígena; Género.

Resumen

This research aims to analyze the importance of territory and ancestry, using the cosmological
space as a reference for Borari Indigenous women. First, the Borari territory and the
relationship of Indigenous women with it will be presented. Second, the significance of both
the material and immaterial aspects of the cosmological and ancestral reference space will be
explored. Finally, the discussion will focus on how gender perspectives can contribute to
understanding the Indigenous women’s movement and their demands through their connection
to the territory. The research methodology consisted of exploratory fieldwork in the village
between 2022 and 2023, during which semi­structured interviews were conducted with the
Village Chief (Cacica) and Tuxaua.

Keywords: Territory; ancestry; indigenous woman; gender.

Abstract



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
72

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Introdução

Para os povos indígenas, a palavra “ancestralidade” significa honrar todos
aqueles que vieram antes, aqueles que já habitavam a terra e dos quais vieram
toda a sabedoria e os princípios que permeiam as gerações. A ancestralidade
carrega consigo toda a história e todas as memórias através do espaço­tempo, e
é por isso que se torna tão importante para cada povo resgatar e honrar sua
história e seu território. A terra é geradora de frutos, carrega simbologia e
significados, permeados também por histórias. Para os povos indígenas, a terra
é um templo onde reside toda a sabedoria e proteção e onde os espíritos se
comunicam por meio da natureza, dos rios e dos animais.

Podemos observar esses significados em várias culturas. Por exemplo,
existe uma tradição muito conhecida entre os povos andinos: para eles, a

é considerada a Mãe Terra. Ela está presente nos animais, na
terra, na água, em tudo. Os andinos possuem uma relação muito forte com a

, agradecendo sempre o que recebem da natureza e realizando
cerimônias em honra à Mãe Terra. Para outros povos da América Latina, a
terra assume diversas formas e versões, dependendo de cada cosmovisão, mas
todas elas têm o mesmo intuito: a proteção e a preservação do seu ambiente

Iniciar este artigo abordando a relação dos povos indígenas com a terra e a
ancestralidade é fundamental para esta pesquisa, uma vez que discutir a
conexão dos povos indígenas com a terra é de extrema importância para suas
lutas. Mais do que uma simples relação, é necessário destacar a relevância que
essa conexão proporciona aos povos na resistência aos conflitos recorrentes em
seus territórios. Essa luta tem adquirido um significado ainda mais profundo
por meio das mulheres indígenas da América Latina, que têm se mobilizado
não apenas em defesa de seus territórios, mas também em proteção de seus
corpos, que estão intrinsecamente ligados a esses espaços. Esses corpos têm
sido alvo das violências persistentes do patriarcado, do racismo e do
capitalismo. Nesse contexto, as mulheres indígenas têm se engajado na defesa
de seus corpos e na promoção do bem­estar de seus territórios comunitários.

No contexto do povo Borari, a luta pela defesa do território ancestral é
constante. Localizado em Alter do Chão, distrito de Santarém, é considerado
um polo turístico frequentemente referido como o “Caribe brasileiro”. O
território tem experimentado um crescimento populacional e turístico
significativo, o que resulta na expansão da especulação imobiliária e gera
problemas e conflitos para os Borari. Por essa razão, a luta pela demarcação de
suas terras se tornou um processo contínuo de defesa e resistência contra a
venda de seu espaço sagrado. Além disso, o território é caracterizado por uma
organização matriarcal que remonta a gerações passadas, onde as mulheres
exercem papéis de liderança e estão na linha de frente da luta e resistência.
Este artigo tem como objetivo principal apresentar a profunda ligação que as
mulheres Borari mantêm com sua terra ancestral dentro de um espaço de
referência cosmológica e, também, demonstrar como essa conexão é sagrada
em relação às suas demandas e reivindicações pela defesa de seu território.

A metodologia empregada nesta pesquisa adotou uma abordagem
qualitativa. Os dados primários foram coletados por meio de entrevistas



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
73

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

semiestruturadas, nas quais foram entrevistadas a Cacica e a Tuxaua da Aldeia
Curucuruí, além de serem realizadas coletas fotográficas da Aldeia. A pesquisa
também incluiu trabalhos de campo exploratórios realizados entre a metade do
ano de 2022 e o final de 2023. Inicialmente, houve um contato com a Cacica
da Aldeia Curucuruí no Diretório Acadêmico Indígena (DAIN), localizado no
campus Tapajós da Universidade Federal do Oeste do Pará (UFOPA), em
Santarém/PA, onde foi realizada uma entrevista. Dessa entrevista resultou um
convite, no qual a Cacica autorizou minha visita para acompanhar as
atividades da Aldeia aos sábados. A partir desse momento, pude vivenciar e
observar as dinâmicas que ocorriam na Aldeia. Para os dados secundários, foi
realizado um levantamento de referências bibliográficas, com ênfase nas
categorias que envolvem: território (Haesbaert, 2020; Porto Gonçalves, 2001),
ancestralidade (Aurora, 2019; Baniwa, 2018) e gênero (Scott, 1995; Segato,
2012; Lugones, 2020), em outros artigos e livros. Além disso, foi elaborado
um croqui da Aldeia Curucuruí.

Sobre a Aldeia Curucuruí/Território Borari de Alter do Chão

O território Borari está localizado em Alter do Chão, Santarém/PA, sendo
conhecido como o “Caribe Brasileiro” (Figura 1). Em 2009, Alter do Chão foi
eleita uma das praias de água doce mais belas do Brasil, o que conferiu grande
visibilidade ao turismo e atraiu milhares de turistas para a região. Segundo
Maduro (2018), a divulgação da imagem de Alter do Chão no exterior
aumentou ainda mais após o jornal britânico considerá­la a
melhor praia do Brasil em 2009. Apesar dessa visibilidade, é fundamental
compreender que o território enfrenta ameaças relacionadas à ocupação
irregular, que persiste há muitos anos. Essa ocupação, ocasionada por grileiros,
invasores e turismo em massa, traz malefícios à preservação do território
ancestral Borari.

Figura 1 – Mapa de localização do território indígena Borari de Alter do Chão

Fonte: Silva e Guimarães, 2025.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
74

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Embora seja reconhecida apenas como uma vila, é fundamental
compreender que Alter do Chão também é um território indígena milenar do
povo Borari, que reside na Terra Indígena Maró, situada no Rio Arapiuns, na
região do Baixo Tapajós, no estado do Pará. Gradualmente, Alter do Chão
experimentou um significativo crescimento populacional e no número de
turistas. Com esse aumento, a venda de imóveis começou a se intensificar, o
que resultou em uma crescente falta de fiscalização dessas transações e
ocupações. O território luta há mais de dez anos pela sua demarcação,
possuindo apenas um esboço da área delimitada, o que parece insuficiente para
acelerar esse processo. A inação do Governo Federal e dos órgãos competentes
em relação à demarcação tem levado o território a sofrer com os avanços do
capitalismo, onde lotes e vendas de terras são frequentemente colocados em
disputa. Essa luta por terras já se arrasta por décadas, mas ganhou destaque no
início de 1998, quando ocorreu um processo de apropriação e uso das terras
dos povos tradicionais Borari. Durante esse conflito, muitas pessoas
enfrentaram ameaças de morte e foram expulsas de suas terras. Com a
mobilização das mulheres e da juventude, em 2003 houve um avanço
significativo, quando a juíza Antonieta Maria Ferrari Miléo proferiu uma
sentença que considerou que os direitos territoriais de Rui Nelson estavam
baseados em documentações fraudulentas, uma vez que a área em questão se
tratava de terras públicas (Dossiê Jacundá, 2009). No entanto, mesmo após
essa decisão, os invasores continuaram a ocupar as terras.

Após os conflitos, as lideranças solicitaram à FUNAI, por meio do
Ministério Público Federal, a demarcação do território Borari como uma forma
de preservar a ancestralidade e o bem­estar dos povos, além de proibir a venda
de terras. O início do processo de demarcação ocorreu por meio da Portaria
77/2008, que criou o Grupo Técnico da FUNAI (GT 776), composto por
especialistas nas áreas de estudo histórico, sociológico, cartográfico, jurídico,
ambiental e fundiário, com a finalidade de identificar e delimitar a terra
indígena. A primeira etapa antropológica foi concluída em 2009, com a
realização de trabalho de campo que contou com a colaboração do povo
indígena. Desde então, o povo Borari tem lutado para que a demarcação se
concretize, uma vez que ainda persistem conflitos relacionados a terras e
invasores.

Após essa breve recapitulação da trajetória conflituosa dos povos Borari e
sua luta, adentramos a parte em que conheceremos mais sobre esses povos,
especialmente sua linha de frente, que é liderada pelas Suraras (guerreiras),
mulheres indígenas que se mantêm em constante luta, tanto pela defesa de sua
identidade quanto de seu território. O povo Borari é reconhecido por manter
sua linhagem e organização matriarcal, formando associações e participando
de movimentos que promovem o resgate das mulheres que, historicamente,



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
75

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

estiveram à frente e se posicionaram de diversas formas contra as violências. A
luta das mulheres Borari é fundamental para sua história; em coletivo, elas se
apoiam em questões de saúde, educação, artesanato, estratégias e melhorias
para o território.

O território, muitas vezes, é associado às relações de poder que nele se
estabelecem, sendo considerado uma delimitação do Estado. Na ciência
geográfica, esse conceito tem passado por diversas transformações. Ao analisa­
lo sob a perspectiva de Ratzel (1982), observa­se que ele associa o crescimento
do Estado ao domínio e à expansão do território, afirmando que quanto maior
o território físico, maior seria o Estado. Gottmann (2012) ressalta que o
território é uma porção do espaço geográfico que coincide com a extensão
espacial da jurisdição de um governo. Com o passar do tempo e a abertura de
discussões, especialmente impulsionadas pelos movimentos sociais da
América Latina, a categoria território começou a ser interpretado de outras
maneiras, nas quais os sujeitos assumem protagonismo na construção que
envolve subjetividades, experiências vividas, cultura e a luta pela defesa do
centro da vida. Para os povos indígenas, por exemplo, o território é
considerado o berço da vida, o espaço onde a comunidade vive e compartilha
seu bem comum. Por essa razão, é fundamental defender e lutar pela
preservação e proteção de seu povo.

Dessa forma, o território deixa de ser apenas uma teoria e passa a ser
utilizado como uma prática política nos movimentos sociais latino­americanos,
tornando­se um conceito frequentemente empregado especialmente entre
grupos subalternos, como o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra e
os povos tradicionais (Haesbaert, 2014, p. 55). Para as mulheres indígenas da
América Latina, o território se torna uma das pautas mais defendidas. O
protagonismo feminino se manifesta na luta cotidiana nos territórios,
proporcionando reconhecimento às vozes que foram invisibilizadas e
silenciadas. A partir disso, elas conferem novo significado a essa categoria, que
não se limita a um território de poder econômico ou estatal, mas adquire um
sentido mais profundo, que alcança a escala do corpo e sua relação sagrada
com ele.

O território começa a ser construído pela vida que floresce, pela existência e
pela resistência. É a partir desse entendimento que elas lutam e se mobilizam
em defesa da vida. Para Haesbaert (2020), a compreensão latino­americana
sobre o território é repleta de significados e valor simbólico, que permeiam a
esfera do vivido, das práticas, do uso e da identidade. De acordo com Porto
Gonçalves (2001), o território é instituído por sujeitos e grupos sociais que se
afirmam por meio dele. Assim, há, sempre, território e territorialidade, ou seja,
processos sociais de territorialização. Nesse contexto, a natureza e a
ancestralidade se manifestam dentro desse território­terra, onde a terra
estabelece conexões espirituais com o território e permeia os corpos que o
compõem, marcando, assim, suas identidades. Conforme Aurora (2019), a luta
pelo território é uma forma de equilibrar o cuidado do corpo e a saúde do bem
viver comunitário.

O enfoque desta pesquisa tem início na Aldeia Curucuruí, que integra o
território indígena Borari de Alter do Chão e está situada na comunidade de
São Pedro. A aldeia é fruto de uma trajetória de lutas e resistência diante dos



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
76

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

conflitos com grileiros e da especulação imobiliária que cercam o território.
Nesse contexto de resistência, a Aldeia Curucuruí conta com um coletivo de
mulheres liderado por duas Cacicas.

Meu primeiro contato com a Aldeia Curucuruí ocorreu em agosto de 2022,
por meio de uma pesquisa interna que eu estava desenvolvendo no Núcleo de
Pesquisa sobre Espaço, Política e Emancipação Social (NEPES), do qual sou
integrante. A aproximação se deu por meio da interlocução com uma colega
indígena do curso, que possibilitou uma entrevista com a Cacica Maria,
realizada no DAIN, localizado no campus Tapajós da UFOPA, em
Santarém/PA. Posteriormente, fui convidada pela própria Cacica Maria a
participar das atividades da Aldeia, realizadas aos sábados. A partir desses
encontros, iniciei o contato com outras mulheres indígenas e passei a observar
as dinâmicas vivenciadas na Aldeia.

Para iniciar este diálogo da história da Aldeia, conversei com a Tuxaua,
liderança que detém a sabedoria e espiritualidade do grupo. A Tuxaua
Francinelma, mãe da Cacica Maria, também já exerceu a função de cacica. A
história da Aldeia remonta ao ano de 1902, já registrada em cartório com a
formação da família de dona Francinelma, cuja linhagem se origina de seus
avós. A organização da Aldeia, enquanto entidade coletiva, intensificou­se com
a luta pelo autorreconhecimento, em articulação com o Conselho Indígena
Tapajós Arapiuns (CITA), no Baixo Tapajós. Até então, a comunidade estava
vinculada à Aldeia maior, situada na vila de Alter do Chão. A partir de 2003,
surge a necessidade de se deslocarem de Alter do Chão, sendo então
reconhecidos como Aldeia Curucuruí. Em 2007, ocorre a criação da associação
legalizada da comunidade, denominada Associação Canuarú. Atualmente, a
Aldeia abriga cerca de 60 famílias, a maioria oriunda de outras aldeias.

A força das mulheres sempre esteve em movimento e, na Aldeia Curucuruí,
essa prática remonta a tempos imemoriais. As mulheres sempre
desempenharam um papel central na tomada de decisões, na organização
comunitária e nas lutas do território. Embora a liderança inicial tenha se dado
por meio de um pajé, eram as mulheres as principais responsáveis pelo
trabalho cotidiano e pela organização das atividades da comunidade. Um
exemplo disso é a preparação da festa de São Tomé – padroeiro dos
agricultores –, cuja realização, incluindo o preparo das comidas e bebidas,
sempre esteve sob a responsabilidade do coletivo de mulheres. Essa prática, ao
longo do tempo, foi sendo transmitida e incorporada pelas novas gerações.

A Aldeia também está engajada na luta pelo processo de regularização
fundiária, em conjunto com o território de Alter do Chão (Terra Indígena



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
77

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Borari de Alter do Chão). Já foram realizados estudos antropológicos na
região, com o intuito de acelerar esse processo; no entanto, diversos impasses
surgiram ao longo do caminho. Um dos principais obstáculos foi o fato de o
relatório elaborado pelo antropólogo responsável apresentar diversos pontos
inconclusos. Quando o referido relatório foi encaminhado para Brasília,
acabou não sendo aprovado, o que dificultou significativamente o avanço do
processo de demarcação. Em relação à delimitação territorial da Aldeia,
Francinelma relata que houve uma assembleia da qual sua mãe participou e,
nesse encontro, a Aldeia já aparecia identificada por imagens de satélite.
Contudo, não houve qualquer retorno posterior sobre a versão física do mapa e
os resultados dessa etapa não foram devidamente repassados à comunidade.

A Aldeia dispõe, provisoriamente, de um espaço que serve como ponto de
referência e local de encontro para os indígenas Borari. Esse espaço está
localizado na área onde reside a família principal da Cacica Maria, juntamente
com outras famílias que vivem nas proximidades, formando o núcleo central
da comunidade. Diante da ausência de um mapa oficial que delimite com
precisão os polígonos do território, optei por elaborar um croqui com o
objetivo de representar os locais de encontro dos indígenas Borari, bem como
os espaços de circulação dentro da Aldeia (Figura 2).

Figura 2 – Croqui de circulação da Aldeia Curucuruí

Fonte: Silva e Guimarães, 2025.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
78

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

No lado direito (oeste) da Aldeia está localizada a casa principal da família
da Cacica Maria, onde também residem outras famílias. Essa área é extensa,
arborizada e, ao final do terreno, dá acesso ao igarapé, considerado sagrado
pela comunidade. Para alcançá­lo, é necessário percorrer um caminho cercado
por árvores. No lado esquerdo (leste), atravessando a estrada, encontram­se a
escola, a igreja e uma quadra destinada às festividades. Próximo a essa quadra,
há um caminho que leva diretamente à sede de reuniões – o malocão –, que
está em processo de construção. Esse espaço também é considerado sagrado,
além de simbolizar a resistência da Aldeia. A Aldeia Curucuruí tem enfrentado
diversos desafios relacionados à regularização de seu território de origem e aos
conflitos fundiários que impedem o pleno reconhecimento dos direitos do povo
Borari sobre suas terras. Por essa razão, o espaço representado no croqui é,
atualmente, o principal ponto de encontro e reunião da comunidade. Para os
Borari, a aldeia não se resume a uma estrutura física: ela é também um espaço
simbólico e imaterial, um lugar de pertencimento coletivo. A aldeia é,
essencialmente, o próprio povo.

Atualmente, a Aldeia tem retomado suas atividades tradicionais, apesar de
alguns membros, como a própria Cacica Maria, não residirem
permanentemente nela. Mesmo vivendo na cidade, a Cacica mantém atuação
constante nas discussões internas e externas, representando seu coletivo. O
retorno à terra sagrada é sempre visto como forma de renovar as energias,
fortalecer os vínculos com a natureza e manter viva a conexão com a
ancestralidade. A ancestralidade está profundamente enraizada no ser e na
essência das mulheres Borari. Elas carregam consigo o território, que está
intrinsecamente ligado à terra – uma forma de afirmar que ele nunca se separa
de seus corpos. Vivem em constante movimento, à frente das lutas, mantendo
viva a memória, a resistência e a espiritualidade de seu povo.

Ancestralidade e espaço de referência cosmológica

A ancestralidade possui um significado profundo para os povos indígenas,
especialmente para as mulheres. Sua conexão com a terra transcende o
material, sendo marcada por uma dimensão espiritual e mística. Segundo
Baniwa (2018), as mulheres indígenas já nascem conscientes da importância
do território e de como devem manter o relacionamento com a Mãe Natureza e
com seu povo. A Mãe Terra representa uma figura materna: aquela que provê,
acolhe e protege a vida. A partir dessa ligação, as mulheres indígenas se
tornam ainda mais sagradas, assumindo um papel central na defesa e no
cuidado de seus territórios. Nos últimos 500 anos, os povos indígenas vêm
enfrentando profundas devastações em seus territórios, marcados por conflitos,
ameaças e processos de invasão. A terra se tornou o principal alvo dessas
agressões, assim como os corpos indígenas – especialmente os corpos das
mulheres. Por essa razão, a luta pela defesa do território é constante e a
demarcação das terras indígenas emerge como uma das principais
reivindicações, juntamente com as retomadas dos espaços sagrados. Quando a
terra é violentada, os corpos que nela vivem também sofrem – e esse
sofrimento é ainda mais intenso quando se trata dos corpos das mulheres,
guardiãs dessa conexão vital com a natureza.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
79

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Esses corpos femininos carregam as marcas da violência imposta por um
Estado capitalista, machista e racista, que mutila territórios, ambientes e
existências (Oliva, 2022). Compreender a ligação das mulheres com o
território exige, portanto, um entendimento mais amplo das relações que os
povos indígenas estabelecem não apenas com a terra, mas também com os
seres não humanos. É fundamental partir do eixo central dessas relações: o
direito ancestral – entendido como um direito originário ou direito de origem
(Ulloa, 2015). Esse direito ancestral é a lei que rege a criação e a vida,
constituindo­se no espaço cosmológico em que o território adquire um novo
significado, vinculado ao espaço mítico de origem. Trata­se do primeiro
contato com o espaço, a partir do qual se constrói uma relação de
pertencimento e cuidado. Como afirma Tuan (1983), é a partir da segurança e
estabilidade proporcionadas pelo lugar que tomamos consciência da vastidão,
da liberdade e, também, da ameaça do espaço.

O céu e a terra estão em constante conexão com o universo e com o cosmo.
A partir das relações que se estabelecem em um determinado espaço, criam­se
significados que passam a moldar a experiência humana nesse território. Tuan
(1983) destaca que os espaços começam a ser demarcados, e os lugares se
tornam centros aos quais são atribuídos valores simbólicos e afetivos. Ou seja,
o lugar passa a ser vivenciado por meio de experiências, sentimentos e
significados dentro da perspectiva do espaço cosmológico. A partir dessa
vivência, forma­se uma linha que atravessa o espaço, onde tudo e todos estão
interligados, vivendo em constante movimento. Quando o ser humano
estabelece seu primeiro contato com um lugar e desenvolve afeição por ele,
inicia­se a construção de vínculos e significados. Isso ocorre porque, naquele
ponto específico, o indivíduo se reconhece e se encontra. O espaço
cosmológico, portanto, emerge dessa experiência: ele se constitui quando há
uma conexão simbólica e sensível entre o corpo humano e um ponto no
espaço, conferindo­lhe significados em diálogo com o universo e com a terra.

O espaço é um termo abstrato para um conjunto complexo de ideias.
[...] Contudo existem certas semelhanças culturais comuns, e elas
repousam basicamente no fato de que o homem é a medida de todas
as coisas. Em outras palavras, os princípios fundamentais da
organização espacial encontram­se em dois tipos de fatos: a postura e
a estrutura do corpo humano e as relações (quer próximas ou
distantes) entre as pessoas. O homem, como resultado de sua
experiência íntima com seu corpo e com outras pessoas, organiza o
espaço a fim de conformá­lo a suas necessidades biológicas e relações
sociais (Tuan, 1983, p. 39).

Essa relação vai além da presença física do corpo; trata­se de uma ligação
espiritual e existencial com a terra, que possibilita uma dinâmica cósmica de
pertencimento e interconexão com a natureza. Na cosmologia indígena, a
sabedoria ancestral compreende o universo em sua pluralidade, reconhecendo
a criatura humana como parte de uma complexa e profunda rede de inter­
relações que inclui todos os seres vivos e a natureza (Rosa, 2019).

A ancestralidade emerge a partir da compreensão do universo segundo a
cosmovisão indígena, na qual cada povo atribui significados próprios e carrega



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
80

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

saberes específicos. Por essa razão, as ações de retomada e a demarcação de
territórios são fundamentais nesse processo. Quando um povo retorna ao seu
território de origem, retorna também ao seu espaço cosmológico e ancestral –
um espaço no qual já existem vínculos de pertencimento e identidade
construídos historicamente. Importa ressaltar que essa relação não é estática,
mas está em constante movimento, atravessando o passado, o presente e o
futuro, que se entrelaçam no tempo e no espaço.

Os povos indígenas da América do Sul possuem uma cosmologia que
reflete uma profunda harmonia com a natureza. Esta, por sua vez, constitui o
centro da vida, da proteção e do bem­estar dos povos originários, sustentando
uma ligação essencial entre terra e território. Para Porto Gonçalves (2015), os
povos indígenas compreendem a natureza de uma outra forma: eles não vivem
das riquezas naturais, eles vivem pelas riquezas materiais, eles estão dentro.
Para eles, a natureza está intrinsecamente ligada ao seu ser. Portanto, a
proteção e a defesa da terra são essenciais, pois fazem parte de algo que
transcende a materialidade. A natureza é percebida como uma extensão de si
mesmos e, por isso, quando ela é destruída, eles experimentam uma sensação
de autodestruição. Assim como no livro "A queda do céu", de Davi Kopenawa
e Bruce Albert, a cosmologia Yanomami é marcada por uma grande sabedoria
de crenças que descreve a criação do mundo, a relação entre os seres humanos
e a natureza. Essa relação é importante para manutenção e equilíbrio do lugar
sagrado e ancestral.

Ademais, temos exemplos significativos e diversos dessas cosmologias,
como é caso dos Awá­Guajá, localizados no norte do Maranhão, na Amazônia
Legal. Esse povo preserva a floresta e combate o desmatamento, em
consonância com sua cosmologia, que reconhece três elementos essenciais à
floresta: a caça, o mel e a água – todos indispensáveis à continuidade da vida.
A floresta, para os Awá­Guajá, representa a conexão entre mundos. Entre os
Kaingang, habitantes de regiões do Rio Grande do Sul, humanos e não­
humanos são compreendidos como coletividades que se interrelacionam e se
complementam. Em sua cosmologia, animais e plantas também são dotados de
espíritos. Para os Laklãnõ Xokleng, a cosmologia representa uma forma de
narrar o modo de vida do povo, pois cada grupo indígena possui sua própria
história e costumes.

No caso das mulheres Borari da Aldeia Curucuruí, a ancestralidade também
carrega significados profundos. As mulheres desempenham um papel central
na preservação das tradições e da identidade do território. Como Suraras
(guerreiras), atuam na defesa da dignidade de sua terra e do bem coletivo,
resistindo à violação de seu espaço de origem e de sua terra ancestral. Seus
corpos estão intrinsecamente ligados ao território, pois são guardiãs das
condições de vida; portanto, qualquer invasão ou exploração de seus corpos
representa, simultaneamente, a invasão e a exploração do território íntimo,
diretamente conectado à terra (Alves, 2021).

O território da Aldeia Curucuruí sofre ameaças constantes, principalmente
relacionadas à especulação imobiliária e à ação de grileiros que desrespeitam
os direitos territoriais do povo Borari. Como consequência, diversos elementos
naturais têm sido devastados – como o igarapé, que vem sendo contaminado
por produtos tóxicos, e a própria floresta, que tem sido agredida,



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
81

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

comprometendo o bem­estar da comunidade.
O povo Borari possui uma forte ancestralidade e luta pela preservação de

suas terras por entendê­las como um direito originário. Para esse povo, os
elementos da natureza – como as árvores, os animais, as águas, o sol e a lua –
estão em profunda conexão, compondo uma rede sagrada de vida. Com a
invasão dos colonizadores e a consequente apropriação de seus territórios,
muitos povos originários foram expulsos de suas terras. Além disso, o povo
Borari testemunhou a comercialização de seu território ancestral,
especialmente com o crescimento desordenado de Alter do Chão, marcado pela
ausência de respeito à sua história e memória coletiva. A relação com a terra
passou por transformações significativas a partir da instalação da vila jesuítica
e, posteriormente, com a transformação do local em distrito administrativo,
aprofundando o processo de desterritorialização e apagamento cultural. Os
indígenas foram sistematicamente expulsos e, com isso, adentraram cada vez
mais o território, e a vila foi se consolidando por meio de outra relação com a
terra, individualizada e baseada em valores de troca (Rodrigues; Pinho, 2021).

Apesar das invasões e violações de seu território, o povo Borari permanece
firme na luta por sua terra, sem abrir mão de suas raízes e preservando sua
ancestralidade. Essa resistência evidencia o profundo sentimento de
pertencimento que os liga àquele lugar. A Cacica Maria destaca a relevância da
ancestralidade no território e a importância de manter viva essa tradição,
transmitida de geração em geração. Trata­se de uma forma de recordar suas
origens e reafirmar seu pertencimento, reconhecendo que aquele espaço lhes
pertence por direito. É, também, um modo de honrar a memória e a resistência
daqueles que, antes deles, já lutavam e permaneciam em sua terra frente aos
diversos conflitos.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
82

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

As mulheres Borari já nascem conectadas espiritualmente com a Mãe Terra e
com Tupã, divindades que protegem e iluminam os caminhos do povo. Essa
ligação sagrada confere às mulheres um papel fundamental na transmissão da
força dos saberes ancestrais (Aurora, 2019). Sendo concebidas pela Mãe Terra,
elas estão entre as mais próximas de atender ao chamado da ancestralidade, que
representa o respeito e a reverência àqueles que habitaram e pertenceram à terra
e que hoje são considerados espíritos da natureza. Uma das formas de honrar
esses ancestrais é por meio de rituais e cantos sagrados realizados em locais
também considerados sagrados.

Enfatizando a importância das mulheres da Aldeia, a Cacica Maria destaca
que essa conexão com a natureza se manifesta, sobretudo, pelo conhecimento
tradicional que as mulheres detêm sobre as plantas, as águas, a produção de
remédios naturais, e o uso de saberes ancestrais relacionados às raízes, aos
encantados e aos rituais. Um exemplo é o ritual da Fartura, realizado na Aldeia.
Após o contato com a cabanagem, foi imposta ao povo Borari a celebração de
São Tomé, padroeiro dos agricultores. Atualmente, a festividade integra
elementos do sagrado e do profano, mas sem que se perca a essência dos saberes
tradicionais e da partilha ancestral. O ritual se estende por cinco dias de
alimentação coletiva, seguido por rezas, missas e a realização do ritual do
Canaru, voltado aos encantados e, também, aos aspectos medicinais da tradição.

A partir disso, compreende­se a importância e a profunda relação estabelecida
entre a mulher indígena, seu território e sua ancestralidade, inseridas em um
espaço de referência cosmológica. A luta dessas mulheres não se limita à
dimensão material da terra, mas diz respeito também à preservação da identidade
territorial, da memória coletiva, dos antepassados, da espiritualidade, do espaço
de origem e do próprio ser, bem como das futuras gerações. Quando a terra e o
território são ameaçados ou violados, os corpos dessas mulheres também sofrem
– pois estão interligados, formando uma só entidade. Com o avanço das invasões
territoriais e a ausência da demarcação, os corpos indígenas se tornam
vulneráveis a diversas formas de violência. Por isso, as mulheres têm se
colocado à frente desses conflitos que atingem seus corpos e territórios,
organizando­se coletivamente e lutando com firmeza pelos seus direitos.

Por uma perspectiva feminista descolonial Latino­Americana

As mulheres indígenas têm lutado há muito tempo por seu espaço, não
apenas em relação ao território de seus povos, mas também pelos direitos que
atualmente estão constitucionalmente assegurados. Essas mulheres articulam
mobilizações políticas em defesa de seus corpos e pela autonomia em seus



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
83

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

territórios como forma de resistir ao sistema patriarcal e capitalista que busca
se impor sobre elas. A luta das mulheres indígenas brasileiras trouxe para o
debate pautas que melhoraram os discursos dentro do movimento indígena,
colocando as questões e as demandas dos espaços em que elas atuam, ou seja,
o espaço de suas comunidades (Mota, 2023).

O movimento das mulheres indígenas no Brasil teve início na década de
1980 e se fortaleceu nos anos 1990 e 2000 com a criação de duas associações:
a Associação de Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN) e a
Associação de Mulheres Indígenas do Distrito de Taracuá, Rio Uaupés e Tiguié
(Amitrut). Em 2000, foram estabelecidos departamentos para atender às
mulheres, como a Assembleia Ordinária da Coordenação das Organizações
Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB) e a Federação das Organizações
Indígenas do Rio Negro (FOIRN). Em 2006, ocorreu o I Encontro Nacional de
Mulheres Indígenas. Todas essas articulações começaram a dar visibilidade às
mulheres indígenas e suas demandas, especialmente porque, anteriormente,
elas não tinham voz e apenas participavam dos movimentos indígenas de
forma coletiva, sem expressar suas próprias colocações. Esse movimento
emergiu em resposta à violência gerada tanto dentro quanto fora de seus
territórios e corpos.

No ano de 2019, ocorreu a I Marcha das Mulheres Indígenas, com o tema
“Território: nosso corpo, nosso espírito”. Esse movimento ficou marcado pelo
grito de denúncia e defesa das mulheres indígenas, tanto dentro quanto fora de
seus territórios, em prol da proteção de suas terras, que frequentemente são
invadidas.

Na Amazônia, as mulheres indígenas começam a se mobilizar em prol de
suas demandas. Com a criação de organizações como a Associação de
Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro e a Associação de Mulheres Indígenas
Sateré Mawé (AMISM), as mulheres indígenas têm a oportunidade de
apresentar suas reivindicações e seus protagonismos começam a emergir,
fortalecendo suas lutas. Embora algumas mulheres indígenas nunca tenham se
declarado feministas, em razão de suas realidades serem distintas das questões
que tradicionalmente associamos ao feminismo, é importante ressaltar que essa
mobilização pode ser considerada uma luta feminista, uma vez que se trata de
uma articulação de mulheres, pois se constitui a partir da articulação de
mulheres que questiona a ordem e provoca deslocamentos nos padrões/
“lugares” socialmente determinados às mulheres (Miranda, 2018).

Discutir o movimento feminista é um tema de grande relevância e
provocação no mundo contemporâneo, especialmente à medida que essa
corrente ganha novas dimensões e estruturas, levando ao questionamento do



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
84

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

papel da mulher na sociedade. Este é um momento em que as mulheres
começam a se mobilizar e reivindicar seus direitos sobre seus corpos e seus
espaços. Segundo Scott (1995), o feminismo surgiu como um protesto contra a
exclusão política das mulheres, sendo necessário que suas reivindicações
fossem feitas em nome delas. A questão de gênero se apresenta como uma
consequência dos papéis socialmente atribuídos, e é nesse contexto que as
mulheres lutam pela igualdade. O conceito de gênero enfatiza, igualmente, o
aspecto relacional das definições normativas da feminilidade (Scott, 1995).

É preciso compreender que o gênero moldou principalmente os corpos das
mulheres indígenas. Antes mesmo de surgir o atual sentido do termo gênero,
ele já carregava outro significado, uma outra nomenclatura, que até então,
naquele período, não se tinha uma distinção forçada baseada nos papéis
sexuais impostos. Segundo Lugones (2020), as próprias comunidades nativas
americanas já tinham formas de organização e modo de pensar, mas isso é
rompido quando se tem a implementação e subordinação ao capitalismo
eurocêntrico – comunidades essas que já tinham seu próprio saber e
cosmovisão estabelecidos com base em suas cosmologias.

As mulheres, nesse período, eram ouvidas e tinham seus espaços, que eram
considerados importantes. A atuação política das mulheres também era
presente e respeitada pelos homens. Um exemplo dado por Dupont (2021) é
que vários povos amazônicos e em que, apesar de não estar
presente diretamente nos ambientes políticos, a opinião das mulheres era
indispensável. Além disso, existia uma dualidade. De acordo com Segato
(2012), no mundo indígena, por exemplo, gênero era concebido no conceito de
dualidade, onde o cosmos é regido pelos pares, que são complementares.

Isso muda com a transição e intrusão ibérica do colonialismo no mundo­
aldeia (Segato, 2012). A colonização é o período mais drástico da história, e
com ele traz toda as formas de violências e dizimação do saber e do ser. Como
Quijano (2005) ressalta, esse controle faz parte do novo padrão de poder
mundial, controle da subjetividade, da cultura e do conhecimento. Com essa
violenta forma de reorganização espacial não só da sociedade como dos povos,
o mundo­aldeia acaba sofrendo alterações que mudam totalmente os costumes
e saberes.

As relações de gênero ganham um novo modelo baseado no que seria o
início dessa construção da divisão superior e desigual dos papéis sobre os
corpos, ou melhor, na concepção do que seria masculino e feminino. Assim
adentram no mundo­aldeia e constitui­se uma dualidade hierárquica. No
mundo da modernidade, não há dualidade, há binarismo (Segato, 2012). A
partir desse momento, as relações de gênero seguem uma ordem
colonial/moderna patriarcal e as mulheres passam a ocupar posições inferiores
de opressão por serem mulheres, situação agravada ainda mais pela sua raça, o
que rompe o tecido comunitário das aldeias e do mundo. Conforme Scott
(1995), gênero é o primeiro modo de dar significado às relações de poder,
oferecendo um meio de distinguir a prática sexual dos papéis atribuídos.

Se a aldeia sempre esteve organizada pelo status, dividida em espaços
bem caracterizados e com regras próprias, com prestígios diferenciais
e uma ordem hierárquica, habitados por criaturas destinadas a cada



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
85

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

um deles que podem ser, de forma bastante genérica, reconhecidas
desde a perspectiva moderna como homens e mulheres por seus
papéis, próprios desses espaços, e que se mostram marcadas por este
destino de distribuição espacial, laboral, ritual; o discurso da
colonial/modernidade, apesar de igualitário, esconde em seu interior,
como muitas autoras feministas assinalaram, um hiato hierárquico
abissal, devido ao que poderíamos chamar aqui, tentativamente, de
totalização progressiva pela esfera pública ou totalitarismo da esfera
pública (Segato, 2003, p. 118).

A mulher subordinada ao homem é um estado colonial patriarcal e
eurocêntrico. As mulheres, principalmente as indígenas e mulheres negras,
começam a ter seus espaços diminuídos à esfera privada, e o matriarcado é
invisibilizado. Com isso, a exploração a essas mulheres cresce, assim como
diversas formas de violência a seus corpos, mentes e o silenciamento de suas
identidades. Apesar de gênero ser o ponto inicial para essa dominação, não se
pode esquecer que elas também foram racializadas, pois a raça e o gênero se
tornam duas esferas de grande ficção poderosa do colonialismo (Lugones,
2020). Essa questão pode ser visível quando se olha para a exploração da
América Latina e como esse processo colonial foi intenso.

Partindo­se disso, ao longo do tempo notamos como o gênero vai se
moldando na sociedade pelas construções sociais como uma forma de reforçar
os papéis dominantes aos corpos sexuais baseando­se em estruturas de
dominação eurocêntricas patriarcais para ter controle desses corpos, ditando o
que devem ser e o que fazer. Dessa forma, a desigualdade, violências e
hierarquização em relação às mulheres crescem com o passar do tempo (Sousa;
Guedes, 2016), principalmente para aquelas que sofreram com a colonização.
Essa pauta volta ser debatida quando surgem os estudos e movimentos
feministas, na qual a categoria gênero vai ser questionada pela primeira vez
nas discussões.

Gênero ganha importância nas análises e investigações pois assim se pode
observar melhor como esse esquema dentro das sociedades foi estabelecido
por construções sociais impostos a esses corpos (Scott, 1995). Apesar desse
arcabouço para entender o gênero, alguns fatores não são levados em conta,
como a raça e a classe que permeavam os corpos das mulheres negras e
indígenas na qual sofreram duplamente com as opressões patriarcais e
eurocêntricas. Por isso, esses estudos ainda não tinham esse olhar minucioso
para tais especificidades. Por isso, a partir da terceira onda do feminismo as
mulheres indígenas e mulheres negras começam a ser evidenciadas nos seus
espaços, já que nas primeiras ondas do feminismo existiam algumas lacunas
que desfavoreciam as experiências e realidades delas, principalmente na
América Latina.

É nessa perspectiva que os movimentos feministas latino­americanos
ganham força trazendo uma visão descolonial. O feminismo latino­americano
e caribenho se constituiu a partir de encontros e espaços para se tecer formação
e articulação política (Paredes; Guzmán, 2014, p.44). Na Geografia feminista
da América Latina, essa perspectiva ganha mais potência, mas com um grande
desafio. Ainda influenciada pelas epistemologias do Ocidente, ela mantém



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
86

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

certos pensamentos que são sexistas e racistas, frutos da colonialidade
empregada pelo eurocentrismo. A reivindicação das geógrafas feministas
latinas em demarcar espaços nas quais possam dar abertura para a discussão de
gênero é um ato político de desobediência epistemológica e coragem
(Hernández, 2020), principalmente quando se fala dos grupos que foram
marginalizados e deixados à margem dos debates, grupos que sofreram com a
colonização e tiveram suas identidades silenciadas. A geografia latino­
americana tem sido desafiada a responder as diferentes reivindicações
espaciais oriundas da diversidade (Silva, 2017).

Construir uma geografia feminista latino­americana consiste em olhar para
a realidade dos grupos sociais marginalizados. É questionar os espaços de
poder e, a partir disso, criar metodologias e epistemologias subversivas que
confrontem essas estruturas (Silva, 2017). Desse modo, a Geografia feminista
descolonial leva em conta a categoria território como unidade de análise em
construção das lutas sociais, principalmente dos povos originários de Abya
Yala (Hernández, 2020). Isso porque o território é expressão de luta da história,
tecida também pelas mãos das mulheres e das suas relações com ele. Essa
descolonização abre caminhos para entender a situação das mulheres latinas
nos seus territórios e como a implementação colonialista do gênero e da raça
determinou limites e invisibilizou seus saberes. A partir disso, estabelece­se
uma perspectiva voltada para as suas subjetividades e como elas vêm
demarcando seus espaços e descontruindo a dominação eurocêntrica.

Movimento e demandas das mulheres indígenas Borari

Neste momento, optei por adotar um viés do feminismo que se alinha à
realidade das mulheres indígenas Borari – aquele que emerge a partir do
movimento de mulheres indígenas da América Latina. O feminismo
comunitário teve origem na Bolívia, na década de 1990, com a proposta de
desconstruir o patriarcado e promover o bem viver dos povos, ressignificando
os conceitos de território, corpo e violência. Trata­se de um movimento com
forte componente indígena, que vem se expandindo para outros países latino­
americanos, como a Guatemala. O feminismo comunitário se configura, assim,
como uma forma de descolonização dos corpos e saberes. A experiência do

, ou bem viver, é considerada um horizonte emancipatório de
descolonização e despatriarcalização (Paredes; Guzmán, 2014; Paredes, 2020).

As mulheres indígenas Borari carregam consigo uma herança milenar,
marcada por uma organização de base matriarcal. Essas mulheres sempre
estiveram à frente de suas lutas e decisões. O matriarcado se fortalece dentro
dos territórios e das aldeias, onde as mulheres se empoderam e se tornam
protagonistas de suas próprias histórias. Apesar dessa força, muitas vezes são
subestimadas e questionadas pelo simples fato de serem mulheres. A violência
e a subordinação a que estão submetidas não advêm apenas de fatores
externos, mas também se manifestam no interior de suas próprias comunidades
(Dorronsoro, 2013). A violação de seus corpos e territórios é uma questão
antiga, que tem sido constantemente debatida e enfrentada por elas com
resistência. Ainda assim, essas mulheres levantam suas vozes contra o
patriarcado e a violência de gênero, trazendo consigo a força ancestral de seu



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
87

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

povo e demonstrando que são plenamente capazes de ocupar posições de
destaque e liderança.

Na Aldeia Curucuruí, as mulheres têm se organizado por meio de um
coletivo, a partir do qual constroem alianças para enfrentar diferentes situações
adversas. A atuação das mulheres indígenas no território Borari tem
representado uma frente significativa na luta pela garantia dos direitos e da
autonomia feminina, bem como na proteção da natureza e na demarcação
territorial (Mota, 2022). Assim como no feminismo comunitário, o coletivo
constitui o principal alicerce para a construção de um espaço de resistência,
pautado em direitos coletivos – e não individuais –, ancorado na comunidade e
na identidade coletiva e ancestral. Trata­se, necessariamente, de uma luta
coletiva: nos recursos mobilizados, nas fontes de inspiração, nas ações
empreendidas e nos frutos colhidos. É uma luta que nasce do coletivo e da
comunidade, e a ela retorna (Paredes, 2016).

A principal demanda das mulheres indígenas da Aldeia Curucuruí é a
demarcação de seu território. Com a efetivação dessa demarcação, suas terras
deixariam de ser invadidas e, por consequência, seus corpos também estariam
protegidos contra violações. Apesar de manterem essa luta de forma constante,
a presença de invasores ainda representa uma afronta e um desrespeito. Diante
dessa realidade, essas mulheres seguem empenhadas na defesa de seu território
e na proteção de seu povo.

Segundo a senhora Francinelma, Tuxaua da Aldeia, o movimento das
mulheres teve início em 2020 por meio da reorganização coletiva da
comunidade. Após um período de inatividade, o movimento foi retomado com
o objetivo de legalizar a aldeia e dar continuidade às ações do grupo de
mulheres, que se fortalece por meio do trabalho coletivo – especialmente nas
atividades relacionadas à cultura e ao cultivo de alimentos como legumes,
banana, mamão, abacaxi e outros produtos agrícolas. Dona Francinelma relata
que um dos principais desafios enfrentados nesse processo de retomada foi
imposto pela Secretaria de Estado de Meio Ambiente e Recursos Naturais
(SEMA), que estava restringindo as ocupações nas áreas onde se localiza a



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
88

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Aldeia. A proximidade com a rodovia também representa um entrave, pois
limita o espaço disponível para o plantio. Ademais, a comunidade ainda
depende fortemente das deliberações desse órgão para utilizar plenamente o
território. A área com maior acessibilidade para a Aldeia é justamente onde
está sendo construído, de forma coletiva, o puxirum1 – a sede de reuniões,
denominada malocão. Esse espaço está sendo edificado com o objetivo de
promover melhor organização interna e sediar os encontros da comunidade. A
construção do puxirum ocorre de maneira colaborativa, com a participação
ativa de todos os membros da Aldeia (Figura 3).

O papel das mulheres indígenas vai muito além das funções
tradicionalmente atribuídas a elas. Há muito tempo essas mulheres resistem e
enfrentam diversas formas de violência, tanto dentro quanto fora de seus
territórios. O corpo da mulher indígena é político e inseparável do território; ao
lutarem por suas demandas e direitos, elas lutam por sua própria existência
enquanto corpos indígenas enraizados naquele espaço. Esses corpos carregam
em si a vida, a memória, a sabedoria e a ancestralidade presentes no território.
Por isso, seguem firmes na defesa daquilo que consideram o berço da vida – o
lugar onde se manifesta o bem viver comunitário. Por meio da união em
coletivos, essas mulheres se erguem e demonstram sua força, reafirmando que
estão em constante movimento e luta. As mulheres Borari da Aldeia Curucuruí
têm se mostrado verdadeiras guerreiras diante das inúmeras situações de
conflito que enfrentam em seu território. Nessa trajetória, sua luta é não apenas
pela manutenção do território, mas também pela afirmação de sua existência e
pela conquista da autonomia.

Figura 3 – Malocão (Sede de reunião da Aldeia)

Fonte: Silva e Guimarães, 2025.

________________________________

1 Puxirum é uma palavra muito conhecida pelas populações amazônicas. Originária da cultura
tupi, quer dizer ajuntamento de gente, trabalho cooperativo para ajudar uma pessoa amiga,
vizinha ou em prol do bem maior.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
89

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Considerações finais

Quando o território adquire novos significados, ele passa a ser interpretado
de diferentes formas. O território pode ser compreendido a partir de uma
dimensão íntima e subjetiva até escalas mais amplas, dependendo da
perspectiva adotada. Nesta pesquisa, o território assume o significado de
espaço de resistência e vivência, sendo compreendido como algo que está
profundamente ligado a pessoas, histórias e experiências. Para os povos
indígenas, o território vai muito além de uma delimitação física; ele representa
vida, espiritualidade, identidade e memória. As mulheres indígenas se
movimentam a partir de um olhar voltado para a luta pela vida que habita esse
espaço, pela preservação da existência de seus corpos e saberes.

O território Borari tem enfrentado conflitos há décadas. A ausência de
fiscalização adequada e o descaso em relação à demarcação colocam o povo
em constante vulnerabilidade, permitindo que grileiros invadam suas terras,
causem prejuízos e desrespeitem seus modos de vida. Essa realidade afeta não
apenas os povos indígenas, mas também agride a natureza, os animais e
compromete a saúde e o bem­estar da comunidade. Essa luta não é recente; ela
sempre existiu. As mulheres, diante desse cenário, têm se posicionado como
protagonistas na resistência, reivindicando seus direitos e articulando ações
coletivas em resposta às demandas emergentes.

A Aldeia Curucuruí representa uma história de resistência e
empoderamento. As mulheres se organizam em coletivos para enfrentar os
desafios cotidianos e, assim, garantir um futuro digno para as próximas
gerações, mantendo viva a ancestralidade em cada corpo. A luta dessas
mulheres se fundamenta na proteção de sua terra ancestral, de sua identidade
enraizada nesse território, da memória que ele abriga e da natureza que o
sustenta. A ancestralidade se revela como a ponte que une passado, presente e
futuro, gerando uma dinâmica cósmica entre a terra e o céu. Falar de
ancestralidade, nesse contexto, é reconhecer a profunda conexão espiritual das
mulheres indígenas com a terra. Defender o território é, portanto, defender a
origem da vida e proteger a mãe natureza.

Referências

ALVES, H. V. da S. Contribuições decolonais e feministas ao debate
geográfico sobre corpo e território: mulheres da Terra Indígena Kaxarari e Rio
Guaporé e a defesa do corpo­território. Revista franco­brasilera de
geografia, Confins, n. 53, 2021.

AURORA, B. A Colonização sobre as mulheres indígenas: reflexões sobre
cuidado com o corpo. Revista de estudos em relações interétnicas, v. 22, n.
1, p. 109­115, 2019.

AURORA, B. Indígenas mulheres: corpo território em movimento. 2022.
Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade de Brasília,
Brasília, 2022.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
90

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

BANIWA, B. Mulheres e território: reflexão sobre o que afeta a vida das
mulheres indígenas quando os direitos territoriais são
ameaçados. Vukápanavo: Revista Terena, v. 1, n. 1, p. 165­170, 2018.

DORRONSORO, B. El território cuerpo­tierra como espaço­tempo de
resistências e lutas nas mulheres indígenas e originárias. Cabo dos trabalhos,
n. 10, 2014.

DUPONT, S. L. As relações de gênero no patriarcado eurocêntrico e no bom
viver: uma análise comparativa. Revista Espirales, v. 5, n. 1, p. 262­278,
2021.

GOTTMANN, J. A evolução do conceito de território. Boletim campineiro de
geografia, v.2, n.3, p.523­545, 2012.

HAESBAERT, R. Viver no limite: território e multi/transterritorialidade em
tempos de in­segurança e contenção. Rio de Janeiro: Bertrand, 2014.

HAESBAERT, R. Do corpo­território ao território­corpo (da terra):
contribuições decoloniais. GEOgraphia, vol. 20, n. 48, p. 75­90, jun. 2020.

HERNÁNDEZ, D. T. C.; LOZANO, J. A. D.; JURADO, G. E. R. Trilhas da
construção da geografia feminista do sul global. Geopauta, v. 4, n. 4, p. 7­17,
2020.

KEMPF, R. B.; GÓES, L. M.; WEDIG, J. C.; BORBA, C. dos A.
Colonialidade e desenvolvimento: uma crítica a partir do feminismo
comunitário. Desenvolvimento em questão, v. 20, n. 58, p. e11920­e11920,
2022.

LUGONES, M. Colonialidade e gênero. : HOLLANDA, Heloisa Buarque de
(org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro:
Bazar do tempo, 2020. p. 51­81.

MADURO, R. P. O processo de afirmação da identidade étnica dos Borari
de Alter do Chão/PA. 2018. Dissertação (Mestrado) – Programa de pós­
graduação interdisciplinar em Ciências Humanas, Universidade do Estado do
Amazonas, Manaus, 2018. Disponível em:
http://repositorioinstitucional.uea.edu.br/
handle/riuea/2159. Acesso em: 26 nov. 2021.

MIRANDA, C. M.; BARROSO, M. F. Mulheres na Amazônia: lutas em defesa
de seus corpos­territórios. Revista estudos feministas, v. 31, n. 2, p. e92873,
2023.

MOTA, S. C. da. O Protagonismo feminino nas práticas espaciais da
Associação Indígena Borari de Alter do Chão – AIBAC – Santarém/PA.
2022. (Trabalho de Conclusão de Curso) – Universidade Federal do Oeste do



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
91

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

Pará, Santarém, 2022.

MOTA, S. C. da. As características das práticas espaciais realizadas pela
Associação Indígena Borari de Alter do Chão (PA): As ações sociais e ações
culturais. AMBIENTES: Revista de Geografia e Ecologia Política, [S. l.], v. 5,
n. 2, 2023.

OLIVA, V. F.; PÉREZ, G.; ROCHA, W. S. da. Dos movimentos e do corpo­
território: gramáticas originárias para pensar as geo­grafias no/do
feminino. Terra Livre, v. 2, n. 59, p. 102­132, 2022.

PAREDES, C. J.; GUZMÁN, A. A. Descolonizar la memoria. In: PAREDES,
C. J.; GUZMÁN, A. A. El tejido de la rebeldía: ¿Que es el feminismo
comunitario? La Paz: Comunidad Mujeres Creando Comunidad, 2014. p. 19­
58.

PAREDES, J. C. Uma ruptura epistemológica com o feminismo ocidental. In:
HOLLANDA, H. B. (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas
decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 195­204.

PORTO GONÇALVES, C. W. Geografias: movimentos sociais, novas
territorialidades e sustentabilidade. Século XXI, 2001.

PORTO GONÇALVES, C. W. A Defesa da Natureza Começa Pela
Terra. Terra Livre, [S. l.], n. 7, 2015. DOI: 10.62516/terra_livre.1990.83.
Disponível em: https://publicacoes.agb.org.br/terralivre/article/view/83.
Acesso em: 16 abr. 2025.

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. A
Colonialidade do Saber: etnocentrismo e ciências sociais – Perspectivas
Latino americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 107­126.

RATZEL, F. O solo, a sociedade e o Estado. Tradução de M. A. Eufrásio.
Revista do Departamento de Geografia. v, 2, 1982, p. 93­101.

RODRIGUES, G. C. L. Surara Arapium: a educação escolar no processo de
reafirmação étnica dos Borari e Arapium da terra indígena maró. 2016. Tese
(Doutorado) – Universidade Estadual de Campinas Faculdade de Educação,
Campinas. 2016. Disponível em:
<https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/CAMP_7c746f4a4a03f4d045fd322bc8a5f
261 > Acesso em: 04 dez. 2021.

RODRIGUES, Y. S.; PINHO, T. G. Turma da beira no território indígena
de Alter do Chão. Belém: UFPA, 2021. v. 5, 36 p.

ROSA, L. C. D. Bem viver e terra sem males: a cosmologia dos povos
indígenas como uma epistemologia educativa de decolonialidade. Educação,
v. 42, n. 2, p. 298­307, 2019.



Território Ancestral e a Resistência Feminina do Povo Borari de Alter do Chão

­ Amazônia Paraense

Geovana Kellen de Azevedo Guimarães
92

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 70 - 92, jan. / jun. 2025.

SCOTT, J. W.; LOURO, G. L.; SILVA, T. T. da. Gênero: uma categoria útil de
análise histórica de Joan Scott. Educação & realidade, Porto Alegre, v. 20, n.
2, p. 71­99, jul./dez. 1995.

SEGATO, R. L. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um
vocabulário estratégico descolonial. : RUGGI, L. O.; BARBOZA, R. (org.).
e­cadernos CES, Coimbra, n. 18, 2012.

SILVA, J. M.; ORNAT, M. J.; CHIMIN JUNIOR, A. B. (orgs.). Diálogos
ibero­latino­americanos sobre geografias feministas e das sexualidades. 1.
ed. Ponta Grossa: TODAPALAVRA, 2017.

SOUSA, L. P. de; GUEDES, D. R. A desigual divisão sexual do trabalho: um
olhar sobre a última década. Estudos avançados, v. 30, p. 123­139, 2016.

TUAN, Yi­Fu. Espaço e lugar: A perspectiva da experiência. São Paulo:
Difusão Editorial, 1983.

ULLOA, Astrid. Cuerpos­territorios en movimiento: Mujeres indígenas y
espacialidades relacionales. : SILVA, J. M.; Ornat, M. J.; CHIMIN JUNIOR,
A. B. Corpos e Geografia: expressões de espaços encarnados. Ponta Grossa:
Todapalavra Editora, 2023. p. 327­344.

Recebido em 31 de julho de 2024.
Aceito em 22 de abril de 2025.




