
Disponível em:
http://www.revistas2.uepg.br/index.php/rlagg

Revista
Latino­americana de

A
rt

ig
o

Disponível em:
http://www.revistas2.uepg.br/index.php/rlagg

Volume 16, número 1 (2025)
ISSN: 2177­2886

“Quando Tu Dança, Tu
Existe”: Masculinidades
Pretas e(m) Movimento

“Cuando Bailas, Existes”: Masculinidades Negras y/en
Movimiento

Camila Reis Tomaz
Universidade do Estado do Rio de Janeiro ­ Brasil
corporalidadeafroindigena@gmail.com

Ivan Ignácio Pimentel
Universidade do Estado do Rio de Janeiro ­ Brasil
ivan.pimentel@uerj.br

Genilson Leite da Silva
Universidade Federal do Rio de Janeiro ­ Brasil
genilsonleite.ds@gmail.com

“When You Dance You Exist”: Black Masculinities
and/in Movement

Como citar este artigo:
TOMAZ, Camila Reis; PIMENTEL, Ivan Ignácio;
SILVA, Genilson Leite da. “Quando Tu Dança, Tu
Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento.
Revista Latino Americana de Geografia e Gênero,
v. 16, n. 1, p. 197­219, 2025. ISSN 2177­2886.



198
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades
Pretas e(m) Movimento

“Cuando Bailas, Existes”: Masculinidades Negras y/en Movimiento

Resumo

“When You Dance You Exist”: Black Masculinities and/in Movement

Este trabalho resulta dos incômodos e reflexões de três pesquisadores, após participações
conjuntas em eventos acadêmicos. Nestes, apesar das apresentações terem como foco os
corpos e as corporeidades de homens negros, alguns questionamentos desconsideraram
existências e trajetórias, reproduzindo um modelo único de masculinidade. Diante da
animalização “sutil” do corpo do homem negro, fomos inflamados e completamente tomados
pela necessidade de falarmos sobre nós. Assim, o presente trabalho tem como objetivo a
análise do homem negro dançarino, que tem sua masculinidade questionada quando decide
dedicar­se à dança e existir em corporeidades consideradas subalternizadas. Analisar o corpo
do homem negro a partir da perspectiva afrodiaspórica representa um importante passo para
rompermos os grilhões que tentam nos aprisionar, por meio de um modelo único de
masculinidade.

Palavras­Chave: Corpo negro; Dança; Espaço; Masculinidade; Modernidade.

Este trabajo surge de la inquietud y de las reflexiones de tres investigadores, tras su
participación conjunta en eventos académicos. En estos eventos, si bien las presentaciones se
centraron en los cuerpos y las corporalidades de los hombres negros, algunas preguntas
ignoraron existencias y trayectorias, reproduciendo un modelo único de masculinidad. Ante la
sutil animalización del cuerpo del hombre negro, nos vimos inflamados y completamente
dominados por la necesidad de hablar de nosotros mismos. Por lo tanto, este trabajo busca
analizar al bailarín negro, cuya masculinidad es cuestionada cuando decide dedicarse a la
danza y existir desde corporalidades consideradas subordinadas. Analizar el cuerpo masculino
negro desde la perspectiva afrodiaspórica representa un paso importante para romper las
ataduras que intentan aprisionarnos en un modelo único de masculinidad.

Palabras­Clave: Cuerpo negro; Danza; Espacio; Masculinidad; Modernidad.

Resumen

This work is the result of the discomfort and reflections of three researchers, following their
joint participation in academic events. Although the presentations focused on the bodies and
corporealities of black men, some questions disregarded existences and trajectories,
reproducing a single model of masculinity. Faced with the “subtle” animalization of black
men's bodies, we were inflamed and completely overwhelmed by the need to talk about
ourselves. The aim of this paper is, therefore, to analyze black male dancers, whose
masculinity is questioned when they decide to dedicate themselves to dance and exist on the
basis of corporealities that are considered subaltern. Analyzing the black man's body from an
Afro­diasporic perspective is an important step towards breaking the shackles that try to
imprison us in a single model of masculinity.

Keywords: Black body; Dance; Space; Masculinity; Modernity.

Abstract



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

199
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

Introdução: “Artista ou vagabundo? Não vou dizer, pesquisa meu nome
no Google”1

“Tenho vários mano que num morreu,
só que também num vive mais.”

(Emicida, 2009:2021).

PL Quest, autor do verso que abre a seção, é funkeiro e favelado, um
homem preto e pai, tem 23 anos e é originário da , favela localizada
no município de São Gonçalo/RJ e nome da música que o notabiliza na cena.

, a canção, já acumula 8 milhões de visualizações na principal
plataforma de distribuição de sua arte, o . Com isso, o compositor
apresenta a favela que, segundo moradores mais antigos, recebeu esse nome
por conta de uma, atualmente inativa, fábrica de chumbo da região. Por outro
lado, segundo os entornos e as falas sobre, recebe tal nome por conta dos
projéteis de armas da polícia e do tráfico, que frequentemente se confrontam
no local2. Em outro verso, da canção “Falta bem menos do que ontem”, o
liricista diz, para quem nele se espelha, que “Meus irmãos me inspiram em ser
melhor [...]”. E convida aos “menor, mergulhe sem dó [...]”, ressaltando, ainda,
que “nunca vão entender sua fome, e, o sonho de um favelado qualquer”. Por
fim, o autor chama a atenção para os demais em quem sua música também
chega; porém, para quem não escreve3: “não confunda o papo puro com ser um
cara otário” (PL Quest, : Poze, 2021). Para nós, dialoga com Frantz Fanon
(1956) e sua análise quanto a academia e a leitura das culturas pretas,
indígenas e afroindígenas em que:

Acontece até que os sábios dos países colonizadores se entusiasmam
por este ou aquele traço, específico. Surgem os conceitos de pureza,
ingenuidade, inocência. A vigilância do intelectual indígena tem de
redobrar nessa altura (Fanon, 1956, p. 220).

É desse diálogo com PL Quest que apresentamos o contexto de origem e
construção deste trabalho coletivo, que envolve uma breve reflexão acerca da
masculinidade preta contra hegemônica. Inicialmente, traçamos um paralelo
com a realidade da criação de um menino preto na Chumbada, segundo o
próprio PL Quest em entrevista4, que muito dialoga com intervenção feita por
Audre Lorde (2020), falecida ativista norte americana preta, mãe e lésbica,
________________

1 PL Quest; : Poze . (2021).

2 Ver mais em "Dicionário das Favelas de Marielle Franco", projeto sobre Favelas criado em
2019 e alimentado desde então com dados disponibilizados por rede formada por lideranças
comunitárias, instituições acadêmicas e coletivos locais, disponível em:
https://wikifavelas.com.br/index.php/Chumbada. Acesso em: 26 jun. 2024.

3 Ver mais em: https://www.meiahora.com.br/alo­comunidade/2022/05/6405623­pl­quest­
promete­album­e­fala­sobre­mensagem­em­sua­letras­mostrar­que­favela­nao­e­so­
trafico.html#foto=1. Acesso em: 26 jun. 2024.

4 Ver mais em: https://www.meiahora.com.br/alo­comunidade/2022/05/6405623­pl­quest­
promete­album­e­fala­sobre­mensagem­em­sua­letras­mostrar­que­favela­nao­e­so­
trafico.html#foto=1. Acesso em: 26 jun. 2024.



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

200
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

sobre a preocupação da mulher preta mãe frente a uma mulher branca, também
mãe, ambas de meninos:

Vocês temem que seus filhos cresçam, se unam ao patriarcado e
deponham contra vocês; nós tememos que nossos filhos sejam
arrancados de dentro de um carro e sejam alvejados no meio da rua, e
vocês darão as costas para os motivos pelos quais eles estão morrendo
(Audre Lorde, 2020, p. 148).

Em ambos os casos, o medo é uma constante. Não é o medo do que pode
acontecer por circunstâncias da vida, ou da vida na cidade, ou da vida naquela
época em questão na cidade. Mas, tanto a renomada autora, há algumas
décadas, quanto o jovem compositor favelado, há três anos, sabiam a mesma
coisa: o corpo do homem preto é alvo e, portanto, precisa temer desde cedo a
leitura do outro. Sendo a interpretação deste outro o que define quem está
sujeito a sujeição (Emecê, 2021), estes meninos, jovens e – quando conseguem
chegar a esta idade – homens pretos são educados, em seus diferentes
contextos de criação, para se proteger da leitura de seu corpo e,
consequentemente, performances deste, antes mesmo de qualquer outra
violência a que outras corporeidades estão expostas.

As diversas formas de ser corpo­oralidade pretas, segundo Barreto da Silva
e Reis (2023, p. 184), “sempre foram estratégias de emissão”, assim como
emissões em dança, são lugares de encontro preto do aprender sobre si e sobre
os seus (Reis; Barreto da Silva, 2022). Em acordo com os autores,

principia em nós a hipótese de que falar das viáveis masculinidades
pretas sempre no plural, se faz possível em afroperspectiva se
mediado pela feminilidade preta, da mesma forma o contrário, [...]
reivindicando assim, o equilíbrio não somente entre o feminino e o
masculino, mas também entre o ancestral e o contemporâneo (Barreto
da Silva; Reis, 2023, p. 175).

Em "A cara do crime: nós incomoda", PL Quest brinca com a expectativa de
um delegado, pai, ao ver sua filha com um menino preto de favela, que, por si
só, é “a cara do crime” (Poze ., 2021). Se em Reis e Barreto da Silva
(2022), apresentações de trabalhos e falas foram respondidas com
reconhecimentos aos esforços decoloniais independentemente da origem das
construções epistemológicas da autora, o que mobilizou a presente escrita foi o
testemunho de recepções violentas a um corpo preto masculino acadêmico que
versa sobre dança, sobre si e sobre si na dança. Este trabalho surge, portanto, a
partir da observação de constante recepção incrédula branca – inclusive,
pretensamente decolonial, como em Reis e Barreto da Silva (2022) –, da
produção intelectual de masculinidades pretas emitidas desde o afeto e(m)
movimento. Neste sentido, em um primeiro momento, trazemos um debate
acerca da construção das linguagens que significarão o corpo preto masculino,
quando este for o outro de quem fala.

Exercendo os autores corporeidades e sendo estes corpo­oralidades em Axé,
o próprio entendimento de gênero e das funções sociais de cada pessoa em sua
comunidade são muito divergentes e, por vezes, absolutamente contrários aos



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

201
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

hegemônicos (Barreto da Silva e Reis, 2023). E aqui, também dialogamos
com as

construções de conhecimentos pretos periféricos que acontecem,
comumente, ao se lembrar. A memória ancestral presente em avós,
vizinhes e amigues de familiares. A memória da infância, que se
constitui comumente em coletivo com crianças vizinhas, com
histórias, brincadeiras e percepções de si, criadas coletivamente. A
memória das vivências, analisadas à base de ‘por quês?’ frente a
desigualdades e distanciamentos entre humanidades e noções de
respeito, tradição e tolerância (Reis; Barreto da Silva, 2022, p. 172).

Por isso, em um segundo momento, também qualificamos como violenta
qualquer recepção ao homem preto que, integrado e pertencente às
comunidades tradicionais e culturais afro­diaspóricas, ao descrever seu fazer
tradicional territorializado ou re­territorializante, é deslocado: a) a categorias
brancas de masculinidades e b) às masculinidades mais nocivas possíveis
advindas da branquitude heterormativa. Para isso, recorremos à Dona
Conceição Evaristo (2017; 2020) e suas escrevivências para reterretirorializar­
se, a si e à, hoje extinta, favela em que nasceu – assim como buscou PL Quest
com a Chumbada – ao devolver ao nome (d)o território, em vias populares, os
bons afetos e os conhecimentos apreendidos que somente esses pertencimentos
lhe assegurariam.

Para que o objetivo central seja alcançado, chamamos atenção às
sofisticações do racismo no que se refere às masculinidades pretas que
performam sua masculinidade a partir de afro percepções do masculino, nas
leituras feitas por olhares hegemônicos analfabetos, aqui independente de
gênero e de classe. Dessa forma, na primeira parte do trabalho, faremos uma
breve análise sobre a construção da masculinidade hegemônica por meio do
“homem com H”, demonstrando como a corporeidade do “verdadeiro macho”
é elaborada ao longo dos diferentes momentos da vida. Além disso,
analisaremos como essa perspectiva, altamente nociva também aos homens
brancos que não performam a heterossexualidade na leitura branca, animaliza e
inferioriza os homens pretos, esvaziando­o de si e preenchendo­o a partir de
uma narrativa construída pela branquitude. Na segunda sessão, a partir de um
estudo de caso, demonstraremos como essa masculinidade é questionada
quando um corpo preto decide se dedicar à dança e existir a partir de
corporeidades consideradas subalternizadas.

O “Homem com H” e a masculinidade preta: As heranças da
modernidade

“Eu sou homem com H
E com H sou muito home

Se você quer duvidar
Olhe bem pelo meu nome

Já tô quase namorando
Namorando pra casar”

(Antônio Barros, 1974)



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

202
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

Embora a sociedade tenha passado por muitas transformações nas últimas
décadas, a perspectiva de gênero e da sexualidade ainda permanecem como um
tabu em diversas espacialidades. Recentemente, debates sobre gênero fizeram
ressuscitar o “Brasil varonil”, que determina a corporeidade a partir de um
modelo único, cristalizando padrões sobre o masculino e o feminino. A questão
de gênero tomou conta da agenda nacional, pois quando uma Chefe de Estado,
alega “meninas vestem rosa e meninos vestem azul”, observa­se a construção
do corpo onde o gênero adquire um caráter essencialista.

A epígrafe no início da sessão destaca um trecho da música "Homem com
H", composta em 1974 pelo paraibano Antônio Barros e gravada em 1981 pelo
cantor e intérprete Ney Matogrosso. A canção aborda como a masculinidade,
ainda tão presente no nosso cotidiano, foi cristalizada no seio da sociedade.
Por meio do uso de diversas metáforas, o compositor contempla a
masculinidade a partir da superação de desafios que demonstrem a força, a
virilidade e a coragem como elementos essenciais presentes na corporeidade
masculina.

Para ser “homem com H”, o indivíduo deve, a todo instante, provar a sua
existência a partir de pressupostos socialmente construídos e presentes em
diversos espaços, como o da casa, o da rua, o da escola ou, até mesmo, o do
trabalho. Afinal, o homem é preparado ao longo da vida para suprir todas as
necessidades dos que estão à sua volta; em outras palavras, o “homem com H”
deve ser um verdadeiro “pai de família”.

Considerando que o corpo determina e, ao mesmo tempo, é determinado
pela ação espacial, pode­se afirmar que, a partir de um modelo hegemônico,
ele se torna um receptáculo baseado no “ser universal”, o homem branco, cis e
heterossexual. Com base nesses pressupostos, observa­se que elementos como
questões de gênero, raça e sexualidade, simbolizam importantes pilares de
“normalidade e anormalidade”. Assim, de acordo com o modelo hierárquico
arbitrariamente instituído, os corpos pretos adquirem o caráter de
subalternizados, ao mesmo tempo, sendo destituídos de si e existencialmente
elaborados a partir do discurso construído pela branquitude.

Ao ter o seu corpo determinado pela modernidade, tem­se os seguintes
questionamentos: como a masculinidade do homem preto, considerado
“anormal” será construída pelo discurso hegemônico? De que forma esse
discurso permanece impactando a vida de homens pretos? A partir das questões
anteriormente apresentadas, nesta seção do trabalho, inicialmente abordaremos
o processo de construção do “homem com H” e a importância da
masculinidade hegemônica em diversos espaços; no segundo momento,
contemplaremos a construção do corpo preto a partir dos pressupostos da
modernidade; por último, debateremos sobre a masculinidade negra e seus
impactos sobre a vida de diversas pessoas.

A masculinidade, aqui representada pelo “homem com H”, pode ser vista
como um conjunto de comportamentos socialmente construídos, performado
por homens em diversas fases da vida. Ao ser construído a partir de ritos
cristalizados, conforme afirma Judith Butler:

o gênero, ao ser instituído pela estilização do corpo, deve ser



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

203
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

entendido como a maneira cotidiana por meio da qual gestos
corporais, movimentos e encenações de todos os tipos constituem a
ilusão de um ‘eu’ generificado permanente (Butler, 2018, p. 3).

Ao encararmos as encenações como atos performativos, repetidos
cotidianamente, observa­se a construção da masculinidade por uma única via,
a partir do corpo. Através dele e da sua posicionalidade, o indivíduo
reproduzirá performances que irão ancorar a sua percepção de mundo, o seu
olhar, o seu falar e o seu agir. Ao ser elaborada a partir de uma única
possibilidade, a masculinidade hegemônica pode ser compreendida como uma
prisão. Nesse sentido, o corpo se torna um lugar irremediável a que estamos
condenados, conforme aponta Foucault (2013)

Para Rodriguez (2019), a prática da masculinidade hegemônica exige um
controle das emoções e um silenciamento dos sentimentos, pois a expressão de
sentimentos, muitas vezes, pode ser associada a fraqueza, característica
pertencente à sua identidade antagônica – o feminino. Esse processo pode ser
constatado informalmente, em diferentes espacialidades, ou a partir da
trajetória de diversos homens: afinal de contas, desde muito cedo aprendemos
que “homem não chora”.

Para muitos, ainda hoje o choro representa uma expressão de fraqueza,
desespero ou, até mesmo, desamparo, algo que não deve estar presente no
cotidiano de muitos homens, pois conforme elucida Silva (2009), ao homem
cabe a razão, enquanto à mulher, a emoção. Assim, a construção da
masculinidade exige um afastamento de características associada ao feminino.
Para Badinter (1986):

Não faz muito tempo, nossa sociedade proibia ao rapazinho chorar
‘como uma menina’. Como se as lágrimas, expressão de emoção,
fossem femininas, e não humanas. Inversamente, estigmatiza­se
severamente qualquer mulher que quisesse ‘bancar o homem’
(Badinter, 1986, p. 142).

Em uma sociedade na qual a identidade é construída a partir de uma
perspectiva relacional, ou seja, a partir de modelos antagônicos, a construção
da masculinidade molda o homem a partir de um modelo único, que manifesta
em seu corpo, a partir de corporeidades, um conjunto de performances que
valorizem atos de bravura, de modo que a honra masculina em momento
algum seja questionada ou minimamente abalada. Nessa mesma perspectiva,
Boris (2011) afirma que:

A noção de gênero, diferente da concepção de sexo, mais do que se
limitar à referência ao mero exercício da prática sexual, inclui a
investigação das atitudes, dos comportamentos das relações, dos
valores, dos estereótipos, dos conceitos e preconceitos, que também
são social, histórica, política – pois têm caráter ideológico – e
culturalmente construídos (p. 19).

Ao destacar que a masculinidade é culturalmente construída, torna­se
relevante sublinhar uma íntima correlação entre espaço e tempo para a



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

204
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

consolidação de performances construídas a partir de normas discursivas, pois,
segundo, Lima (2023, p. 80), “o espaço é a extensão que nos circunda, e o
tempo é a duração que nos atravessa”. Em diferentes momentos,
comportamentos e estereótipos são construídos a partir de diferentes
espacialidades que atravessam os nossos corpos em diferentes temporalidades.

Durante a infância, momento considerado importante para a construção da
masculinidade, o espaço da casa adquire uma grande relevância, pois ao ser
marcado por normas, as relações são construídas a partir de hierarquias de
gênero e de idade, no qual os homens mais velhos representam o “tipo ideal”
de masculinidade, cabendo a eles o processo de formação do jovem aprendiz.
Para Pimentel e Barbosa (2019),

O estar em casa está repleto de aprendizagens e construções
comportamentais, por exemplo, em casa aprende­se a ‘ser homem’ e a
estar com os homens, a estar com os postulantes ao status de homem,
isso obriga o menino a aceitar a lei dos maiores, dos antigos: daqueles
que lhe ensinam as regras e o savoir­faire, o saber ser homem. A
maneira pela qual alguns homens se lembram dessa época parecem
indicar que esses períodos constituem uma forma de rito de passagem
(Pimentel; Barbosa, 2019, p. 256).

É no espaço da casa que o menino se insere num campo voltado somente
para os homens, adquirindo “valores” que ele carregará (ou não) durante
grande parte da sua trajetória. Nesse contexto, a partir de uma perspectiva
generificada, os comportamentos sociais são construídos e o corpo do menino
passa a performar os gestos instituidores da masculinidade. Nesse sentido,
observa­se que a masculinidade funciona, a partir dos discursos hegemônicos,
como uma forma de repressão, determinando uma única forma de ser e estar
no mundo.

Baseado nesse conjunto de normas “naturalizadas”, o homem imputa ao seu
corpo um conjunto de performances que o afaste do rompimento da
masculinidade – a feminilidade. A valorização do pênis, cujo tamanho e
grossura simbolizam status diante do demais e, ao mesmo tempo, a valorização
do “cu” como parte inviolável do corpo, são exemplos que demonstram tabus
ainda presentes no cotidiano da sociedade, capazes de definir o verdadeiro
“homem com H”. A partir dos exemplos, observa­se que no corpo são inscritos
códigos capazes de determinar o “verdadeiro significado da masculinidade”.
Para Butler (2018),

Fazer, dramatizar e reproduzir parecem ser algumas das estruturas
básicas da corporificação. Para os agentes corporizados, fazer o
gênero não é apenas um modo de ser exterior, de vir à superfície, de
estar aberto à percepção dos outros. A corporificação manifesta
claramente um conjunto de estratégias, ou o que Sartre talvez tivesse
chamado de um estilo de ser, ou Foucault, de ‘uma estilística da
existência’. Esse estilo nunca se autoestiliza plenamente, pois os
estilos de existência têm uma história, e essa história condiciona e
limita possibilidades. Consideremos o modo como o gênero, por
exemplo, é um estilo corporal, um ‘ato’ (Butler, 2018, p. 78).



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

205
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

A partir da postura comportamental adotada por diversas famílias, o jovem
reproduz um conjunto de performances que serão reproduzidas em diversos
espaços. Na rua, espaço durante muito tempo dominado por homens, a defesa
da honra se torna um princípio aprendido no lar e que deve ser seguido a todo
instante, afinal de contas “homem não leva desaforo para casa”.

A rua se torna um espaço onde a masculinidade é constantemente provada e
moldada. Nesse espaço, por meio da sua corporeidade, o homem busca
aprovação e aceitação diante sua “tribo”. Assim, torna­se necessário a
manifestação de performances inicialmente desenvolvidas no espaço da casa.
A defesa da honra e demonstração de atos de coragem a todo instante estão
presentes nesse novo cenário.

Para tornar a sua masculinidade visível, a violência deve ser explicitada em
diferentes momentos. Dessa forma, ao retornarmos à concepção de que “o
homem jamais deverá levar desaforo para casa”, a “honra” deve ser defendida
a qualquer custo, logo, o “homem com H”, ao ser desafiado, deverá resolver a
questão, mesmo que tenha que desferir socos e pontapés ou obter alguma lesão
corporal. Embora pareça algo ultrapassado, esse fenômeno ainda pode ser visto
em diversas situações. Nesse sentido, Boris (2011) afirma que

Atualmente, nas ruas brasileiras, encontramos ‘guris’ que demonstram
através de suas atitudes viris, que no processo de construção da
condição e da subjetividade masculinas, ainda é importante ser
portador de atributos físicos e morais que lhes permitam enfrentar a
competição com seus pares. com o objetivo de reafirmar sua honra e
sua virilidade, esses jovens costumam exercitar­se através de lutas
corporais e de duelos verbais, num clima de jocosidade e brincadeira,
de desafio e agressão, bem como de falas explícitas sobre o baixo
corporal e sobre sua sexualidade, que têm importância tanto prática
quanto simbólica (Boris, 2011, p. 47).

Ao ter que defender a masculinidade em diversos espaços, ao ser xingado,
principalmente por palavras que afetem o “homem com H”, pode­se observar a
performance generificada a partir de atos que não deixem dúvidas,
internalizados por muitos homens. Se, em meio a uma discussão, um homem
ouve “vai tomar no cu”, o xingamento soa como um convite ao conflito
corporal, pois, partindo da premissa que a construção da masculinidade é
falocêntrica, o “vai tomar no cu”, está repleto de significados que ferem a
honra e colocam à prova os atributos da masculinidade dominante. Para
muitos, o “palavrão” é extremamente ofensivo, uma vez que envolve uma
parte do corpo masculino considerada inviolável, o “cu”.

Para não ter a imagem maculada, além de não aceitar qualquer tipo de
provocação que venha a ferir o ego interiorizado, a construção da
masculinidade também pode ser observada a partir das conquistas amorosas,
pois durante muito tempo foi falado que “homem que é homem” deve,
inevitavelmente, mostrar a sua virilidade a partir da conquista de várias
mulheres. Para muitos, essa cobrança começa em casa, uma vez que o menino
que nunca foi visto com uma mulher ou, que apresentou uma namorada para
seus pais, pode vir a ter a sua masculinidade questionada. Observa­se a



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

206
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

conquista feminina como uma autoafirmação e, ao mesmo tempo, como uma
afirmação da masculinidade em diversos espaços.

Ao obter várias conquistas amorosas, em suas rodas de conversa o homem,
muitas vezes, as utiliza como um instrumento capaz de tornar visível a sua
masculinidade, pois diante de outros homens ele passa a ser visto como um
verdadeiro “garanhão”, como um homem “bem­sucedido” no mercado
sentimental. Considerando que a identidade pode ser pensada a partir de uma
perspectiva que tem no gênero um importante marcador, qual seria a
concepção da sociedade sobre uma mulher que realiza várias conquistas?

Para Boris (2011), as instituições de poder são importantes instrumentos
para a construção das relações sociais de gênero. Nessa mesma perspectiva,
Louro (2000) afirma que a escola, como instituição, realiza ações pedagógicas
responsáveis pela produção de homens e mulheres capazes de viver em
consonância com as premissas moralmente aceitas. A intelectual também
afirma que a pedagogia do corpo é aplicada com sutileza e discrição,
apresentando resultados quase sempre eficientes e duradouros.

Ao disciplinar os indivíduos, a escola, por meio de práticas e linguagens,
torna­se um espaço capaz de moldar os corpos conforme as normas de
aceitabilidade presentes na sociedade. Diante das normas e códigos que
produzem o masculino e o feminino, observa­se:

corpo como materialidade sobre a qual a cultura se inscreve a partir
da situação histórica. Segundo suas ideias, essas duas perspectivas
compreendem o corpo como processo ativo de incorporação de
normas que dificultam a imaginação das possibilidades das
transformações sociais em relação ao gênero e ao sexo” (Silva et al.,
2023, p. 35).

Ao elucidarmos o corpo como um espaço criado a partir de normas que
constroem suas performances de acordo com a perspectiva de gênero, não
podemos desconsiderar que as mesmas narrativas dominantes foram
responsáveis pela construção do corpo preto, pois ao esvaziá­lo de si, o
discurso colonial cria uma identidade a partir de seus pressupostos
hegemônicos e o subalterniza, delegando a ele a base da hierarquia racial.

Césaire (1978) afirma que o corpo negro, ao ser olhado pelo dominador,
jamais será visto como um semelhante, uma vez que, ao distanciá­lo do status
de humano e associá­lo a um animal, justifica­se todo o tratamento específico a
ele destinado. Como ocorre a construção da masculinidade do homem preto,
uma vez que este se distancia dos pressupostos da branquitude? De que forma
essa construção penetra no imaginário social e quais os impactos sobre a vida
dos homens pretos?

Embora a masculinidade dominante seja, aparentemente, a mesma para
todos os corpos, a partir das nossas vivências veremos algumas especificidades
que se manifestam no imaginário social e, ao mesmo tempo, afetam a psique
do homem preto. Nesse sentido, Mbembe (2014, p. 46), aponta que “raça e
racismos não pertencem, portanto, apenas ao passado. Têm também um futuro,
nomeadamente num contexto em que a possibilidade de transformar os seres
vivos e de criar espécies mutantes não vem unicamente da ficção”.



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

207
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

Embora a ficção exibida nos filmes delegue poderes a alguns indivíduos e
os transforme em heróis, a ficção da vida real transforma os corpos negros em
vilões, reproduzindo as heranças do século XIX e estigmatizando corpos a
partir de perspectivas raciais. Em outras palavras, ainda hoje, a partir de
estruturas racistas presentes em diversas espacialidades. No Brasil ainda se
presencia a “coisificação do ser” (Césaire, 1978, p. 25).

Ao esvaziar o indivíduo de si, este “corpo vazio, animalizado” pode ser
definido a partir de uma narrativa estabelecida pela branquitude. A partir da
força de quem detém o poder de proferir os discursos, os corpos negros
recebem marcas que os determina e os estigmatiza. Para Goffman (1988),

Por definição, é claro, acreditamos que alguém com um estigma não
seja completamente humano. Com base nisso, fazemos vários tipos de
discriminações, através das quais efetivamente, e muitas vezes sem
pensar, reproduzimos suas chances de vida (Goffman, 1988, p. 15).

Ao ser determinado a partir de narrativas hegemônicas, o corpo negro
estigmatizado é visto pela potestade imperial como um receptáculo, pois, ao
ser usurpado da sua capacidade de posicionar­se como sujeito, definido como
objeto, resta­lhe apenas o recebimento de significados a partir da sua
corporeidade. Assim, podemos afirmar que, para muitos de nós, que chegamos
ao mundo tentando descobrir um sentido nas coisas que vemos e ouvimos, é
doloroso ver que muitas vezes nos descobrimos como “objeto em meio a
outros objetos” (Fanon, 2008, p. 103), como um ser incompleto, que não
atingiu a status da dignidade humana. Em outras palavras, Kilomba (2019)
aponta que

No mundo conceitual branco, o sujeito negro é identificado como um
objeto ‘ruim’, incorporando os aspectos que a sociedade branca tem
reprimido e transformado em tabu, isto é, agressividade e sexualidade.
Por conseguinte, acabamos por coincidir com a ameaça, o perigo, o
violento, o excitante e também o sujo, mas desejável – permitindo à
branquitude olhar para si como moralmente ideal, decente, civilizada
e majestosamente generosa, em controle total e livre da inquietude
que sua história causa (Kilomba, 2019, p. 37).

Ao ser colocado como o “Outro”, o corpo negro é separado de uma
identidade considerada “normal” e é tornado como “possível aspirante a
humanidade”. Traumas são constituídos e incertezas estabelecidas, uma vez
que a luta para atingir os inalcançáveis modelos de corpo e corporeidade
estabelecidos pela branquitude passam a fazer parte da sua existência
cotidiana. A condição para existir se torna uma epopeia a partir do “Eu”,
instituído pelo corpo universalizado. Diante dos traumas ocasionados,
passamos a negar o nosso corpo e a injetar em nossas veias um conjunto de
performances que nosso corpo deve representar e apresentar. Não podemos
desconsiderar que “no mundo branco, o homem ‘não universal’ encontra
dificuldades na elaboração de seu esquema corporal. O conhecimento do corpo
é unicamente uma atividade de negação” (Fanon, 2008, p. 104).

Ao negar o seu corpo e interiorizar os padrões cristalizados pela



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

208
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

branquitude, a perspectiva de gênero também deve ser considerada como um
fator que faz parte do “meu eu enquanto corpo, no seio de um mundo espacial
e temporal” (Fanon, 2008, p. 104). Nesse sentido, pensando a construção da
masculinidade como um recorte generificado, como se dá a perspectiva da
construção “do homem com H” para os homens pretos no século XXI?

A partir da correlação entre o corpo do homem preto, espaço e tempo,
buscaremos elucidar alguns elementos que tangenciam a masculinidade negra.
Entretanto, apesar da convicção de um futuro diferente, não podemos deixar de
apontar que algumas ideias construídas no século XIX ainda permanecem
latentes no atual contexto da sociedade, caracterizando o corpo preto a partir
de modelos construídos a partir de narrativas hegemônicas.

Então, pode­se afirmar que, ao ter o corpo animalizado, como o ser que não
acompanhou a evolução da sociedade, considerando o recorte do trabalho, dois
elementos que marcam a construção do “homem com H” acompanham o
homem preto desde a sua infância. O primeiro, correlacionado à força e ao
instinto animal, diz respeito à virilidade e sexualização do corpo do homem
negro, que também pode ser associado a uma espécie de determinismo no
campo esportivo, principalmente em atividades que exigem muita força e
pouco raciocínio. O segundo, é a competitividade, pois ao ser considerado
inferior, o menino negro precisa, a todo instante, mostrar e provar a sua
superioridade diante das outras pessoas para atingir o status de humanidade.
Assim, ele terá a sua capacidade posta à prova a todo instante.

Ao ser testado, o corpo negro não poderá demonstrar fragilidades ou errar,
pois jamais nos foi dado o direito de errar. Para que o erro não ocorra, nem
precisamos dos dispositivos internos de vigilância, pois as pessoas à nossa
volta nos lembram disso a todo instante e em cada palavra que elas proferem:
nosso status de humano se dissolve diante dos nossos olhos. Se muitos
aprendem desde pequeno que “errar é humano”, nós aprendemos que errar
pode comprometer o nosso status de humano.

A relação do homem preto com o mundo se dá através do corpo, espaço que
ancora os discursos e narrativas culturais impostas pela branquitude. A
existência desse corpo é dada a partir de um conjunto de significados
construídos de acordo com a cor da pele, no qual o sofrimento, a angústia e o
abandono de si tornam­se necessários para que o status de humano possa ser
alcançado, redimindo o corpo do maior dos pecados – o nascer preto. Para Le
Breton (2007):

Moldado pelo contexto social e cultural em que o ator se insere, o
corpo é o vetor semântico pelo qual a evidência da relação com o
mundo é construída: atividades perceptivas, mas também expressão
de sentimentos, cerimoniais dos ritos de interação, conjunto de gestos
e mímicas, produção de aparências, jogos sutis da sedução, técnicas
do corpo, exercícios físicos, relação com a dor, com o sofrimento etc.
Antes de qualquer coisa, a existência é corporal (Le Breton, 2007, p.
7).

Sabendo que a existência se dá no corpo, ao ser considerado o “Outro” pelo
“tribunal da razão”, a luta para existir se torna algo constante na vida do



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

209
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

homem preto. Assim, apesar das luzes da remissão que volta ou outra brilham
próximo à linha do horizonte, quanto mais o homem preto se aproxima, mais
essa luz se distancia. Ilusão de ótica? Não! A realidade! O homem preto nunca
deixará de ser preto, nunca deixará de carregar as marcas impostas ao corpo
subalternizado. Mesmo que o homem negro ganhe muito dinheiro ou tenha
êxito profissional, o corpo ainda irá pulsar as marcas da animalização e da
inferioridade. Nesse sentido, Mbembe (2014), aponta que

A raça branca seria a única a possuir vontade e capacidade de
construir um percurso histórico. A raça negra, especificamente, não
teria nem vida, nem vontade, nem energia própria. Consumida por
antigas raivas ancestrais e intermináveis lutas interinas, girava sobre
si mesma. Era apenas uma massa inerte, à espera de ser amassada por
mãos de uma raça superior (Mbembe, 2014, p. 81­82).

Conforme enfatizamos anteriormente, o corpo do homem preto, ao ser
designado a partir de modelo eurocêntrico, permanece condenado à sua própria
existência, pois o corpo será, inevitavelmente, impactado pelo conjunto de
“não valores” a ele atribuídos desde o século XIX. Assim, “o corpo funciona
como marcador social; nele a sociedade fixa seus sentidos e valores”
(Nogueira, 2021, p. 65), sobretudo se considerarmos que “à raça negra
pertencia o instinto, as pulsões irracionais e a sensualidade primária”,
conforme destaca Mbembe (2014, p. 82).

Por carregar as marcas fixadas pela sociedade, o homem preto, construído
como o ser que se destaca pela força, pela agressividade, pelo instinto e pela
virilidade, tem seu corpo preenchido a partir das premissas que definem o
“homem com H”. Ao ter a sua identidade masculina elaborada pela
branquitude, o homem negro, de acordo com Silva Júnior e Borges (2018, p.
5), “é visto como forte e pouco inteligente, o que o tornaria biologicamente
apto para o trabalho braçal e a prática de esportes, além de sexualmente bem­
dotado e sempre pronto para o ato sexual”. Nessa mesma perspectiva, Fanon
(2008), aponta o “preto = biológico, sexo, forte, esportista, potente, boxeador,
Joe Louis, Jess Owen, soldados senegaleses, selvagem, animal, diabo, pecado.
[...] O preto simboliza o biológico” (p. 144).

À primeira vista, os atributos do “homem com H” são os mesmos para os
homens brancos e para os homens pretos. Porém, essa premissa que,
aparentemente, revela características a partir de uma perspectiva de gênero,
definindo as performances da masculinidade dominante, também deve ser
observada a partir do recorte racializado, sobretudo, porque o homem preto, ao
ser animalizado, para a branquitude desenvolverá atividades capitaneadas pelo
instinto, pela euforia e pela forma, diferentemente do homem branco, a quem,
apesar de apresentar performances corporais que valorizem a masculinidade, é
dado o direito à racionalidade e à prudência.

Para Silva Júnior e Borges (2018, p. 11), “a masculinidade negra se
encontra em um meio termo entre a marginalização e a exaltação”, pois, ao
mesmo tempo que seu falo (pênis) é valorizado pelo tamanho e potência, seu
corpo é marginalizado por não corresponder ao nível de inteligência e
raciocínio pertencentes aos homens brancos. Em diálogo com Fanon, Mbembe



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

210
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

(2014), elucida que

Para Fanon, dotar o Negro de uma força sexual que ele não tem
participa de uma lógica dupla: a lógica da nevrose e da perversidade,
como um acto sadomasoquista. A alucinação espetacular no centro da
qual se encontra o falo negro manifestaria, na realidade, o problema
do incesto, que vive em qualquer consciência racista. Seria, por outro
lado, a manifestação de uma nostalgia: a das ‘épocas extraordinárias
de permissividade sexual, cenas orgiásticas, estupros não sancionados,
incestos não reprimidos’. Projectando as suas alucinações no Negro, o
racista comporta­se como se o Negro, de quem construiu uma ,
verdadeiramente existisse. A alienação começa precisamente a partir
do momento em que o Negro, em contrapartida, reproduz fielmente
esta não só como se ela fosse verdadeira, mas também como se
ele fosse o seu autor. Mas o que o racismo simbolicamente pretende é
antes de mais a castração ou, ainda, o aniquilamento do pênis,
símbolo da virilidade. ‘É na corporeidade que se atinge o Preto’,
precisa Fanon. O paradoxo é que, neste gesto, ‘não o vemos mais
como o Preto, mas como um membro: o Negro eclipsou­se. Tornou­se
um membro. Um pênis’ (Mbembe, 2014, p. 196­196).

Ao ser reduzido a um pênis, constata­se o quanto a construção da
masculinidade do homem preto é estigmatizadora e, ao mesmo tempo,
perversa, pois, para atingir o padrão construído pela branquitude, o corpo preto
será submetido a ritos que vão criando feridas e determinando a sua forma de
ser e estar no mundo. Se “homem com H” não chora, o que pensar sobre o
“homem com H” preto? Se o “homem com H” não deve sentir medo, como
deve ser a vida do “homem com H” preto? Ao mesmo tempo, cabe ressaltar
que o “homem com H” estabelecido pela branquitude deve, inevitavelmente,
obter sucesso profissional ou intelectual, importante símbolo da dominação
masculina. Ao ser privado do intelecto e reduzido ao falo, como o “homem
com H” preto se vê diante de tal situação?

Um fantasma é criado em torno do homem preto desde a sua infância e,
para atender às demandas impostas ao seu corpo, desde crianças somos postos
no mundo com o objetivo de atender as premissas da masculinidade
dominante. Porém, ao mesmo tempo em que a força adquire um caráter de
suma importância, o complexo de inferioridade nos atinge no âmbito
intelectual, uma vez que a todo instante questionamos a nossa capacidade
criativa, como estamos fazendo neste momento. Para Nogueira (2021),

Preso as amarras da cultura, o negro trava uma luta infinda na
tentativa de se configurar como indivíduo no reconhecimento de um
‘nós’. Seu corpo negro, socialmente concebido como representando o
que corresponde ao excesso, ao que é outro, ao que extravasa,
significa, para o negro, a marca que, a priori, o exclui dos atributos
morais e intelectuais associados ao outro do negro, ao branco: o negro
vive cotidianamente a experiência de que sua aparência põe em risco
sua imagem de integridade (Nogueira, 2021, p. 67).

O corpo negro, já aprisionado pelas heranças da modernidade, encontra
diante de si um novo obstáculo: a necessidade de provar a todo instante que é



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

211
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

um “homem com H”. O que parece ser simples envolve um conjunto bem
complexo, pois, ao ser colocado à prova, sempre existirá “algo a mais” para o
corpo negro, uma vez que a sociedade o inferioriza em sua própria existência.
Diante da valorização da força e da virilidade, observa­se a “comodificação da
Alteridade” (hooks, 2019, p. 66). Nesse sentido, César (2019), aponta que, ao
ter o corpo hiperssexualizado, o homem negro, animalizado, é colocado em
uma posição subalternizada, servindo apenas para o prazer do branco.

Ao ser subalternizado, o corpo negro se distancia do belo, da arte, da
retórica e da academia, uma vez que essas atividades exigem que o indivíduo
seja capaz de raciocinar, de pôr em prática elementos que envolvam a sua
sensibilidade e sua capacidade de compreensão do mundo, tornando­o o que a
branquitude tenta negar – um homem completo, bem diferente do corpo
objetificado ou do corpo “coisificado”. Existir a partir dos nossos corpos,
rompendo com os pressupostos do super “homem com H”, torna­se uma luta
diária contra nós mesmos, uma vez que nosso psicológico é afetado por tudo
que nos é imposto.

Romper com a masculinidade hegemônica e mostrar a existência de
múltiplas masculinidades configura um importante ponto da agenda negra em
diversos espaços. Questionar as heranças da modernidade, que ainda hoje
reduzem o corpo do homem preto a força, a virilidade, a vitalidade, a potência
sexual e o destitui de humanidade, da capacidade de pensar, de se emocionar e
de amar, representa um importante passo para aniquilarmos as heranças
coloniais e possibilitarmos as múltiplas formas de existência para os homens
negros.

Até aqui, buscou­se observar como a masculinidade hegemônica é
construída a partir de ritos, presentes nas diversas fases da vida do homem, e o
quanto esse sistema é cruel e desumano com os corpos pretos. Na próxima
parte do artigo, buscaremos demonstrar o corpo do homem preto a partir das
nossas narrativas, mostrando a existência de múltiplas masculinidades. Por esta
razão, contemplaremos o bailar do corpo do homem preto como uma atividade
sensível, intelectual, que não afeta a sua masculinidade. A atividade recria
especialidades afrikanas em diáspora e retrata o mundo como um campo de
possibilidades, não como algo fechado em uma perspectiva falocêntrica,
conforme pressupostos criados e defendidos pela branquitude. Faremos isso a
partir do caso de um homem preto, coautor deste, em relatos que remontam sua
mudança do nordeste (Recife) para o sudeste (Rio de Janeiro) brasileiro, em
2000, e sua reterritorialização como produtor de conhecimentos por meio de
sua corporeidade – que dança! – inscrita na academia até, aproximadamente
2012. Estes relatos foram compartilhados e analisados em conjunto, além de
intertextualizados nas diversas produções outras do autor e como caso que
representa bem o caso de outras masculinidades negras, em revisão integrativa
com outras produções dos demais autores.

Eu sou um homem que dança

O trecho a seguir faz parte da narrativa de vida desse homem negro
nordestino diante do resultado de aprovação no vestibular da Universidade
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), no curso de bacharelado em Dança:



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

212
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

Na família, com exemplo dos primos e vizinhos, percebeu que a perspectiva
de ascensão social era prestar serviço militar. Assim, veio para o Rio de Janeiro
em 2000, com 17 anos e prestes a completar 18 anos. Nesse período, já havia
recebido dispensa do serviço militar, mas embora tenha vindo para ocupar um
subemprego no estoque de um restaurante no subsolo do Hospital Clementino
Fraga Filho, Hospital do Fundão, seu objetivo era prestar concurso para
fuzileiro naval e/ou à Escola de Sargento das Armas (ESA). Cursar nível
superior não estava no radar, nunca foi um objetivo nem possibilidade dos seus
parentes, mas diante da realidade de cursar uma faculdade, a expectativa era
que cursasse matemática, história ou engenharia.

Diante da notícia que cursaria Dança, faz­se o questionamento, “tu é
frango?” que põe em xeque sua sexualidade, assim como a inferioriza como
possibilidade, por fim, animalizando­o em pressuposto. Isto porque ser frango
no Recife é uma forma pejorativa com que a sociedade denomina quem é
homossexual e, em certo ponto, é equivalente ao termo gay utilizado em outras
regiões do país. A rápida associação com a dança e sua sexualidade está
diretamente relacionada aos estereótipos e aos estigmas que aprisionam o
corpo do homem preto. Se para Judith Butler o gênero está relacionado ao
desenvolvimento de uma performance social pré­estabelecida antes mesmo de
nascermos, para o homem preto essa é uma realidade exponencialmente
ampliada. O homem preto é primeiro preto e depois homem como sugere
Fanon (2018), porque do preto é esperado um conjunto de comportamentos, ao
negro homem é esperado uma performance com roteiro estabelecido muito
antes dele nascer e até para que ele não venha a nascer. Corroboramos com
Mara Viveiro Vigoya ao afirmar que:

Quando os escravos africanos chegaram a estas terras americanas,
eles já tinham um lugar no imaginário colonial da região. Alimentado
pelas representações construídas na Europa antes da colonização
espanhola, em função das viagens comerciais e da conquista
empreendida na África, esse imaginário se fez mais complexo com a
experiência da escravidão na América. A imaginação colonial
relacionou a sexualidade desviante com a diferença racial e cultural e
com as terras longínquas. Assim, os homens colonizados­ou
escravizados – foram representados como excessivamente libidinoso e
sexualmente incontroláveis (Brancato, 2000; McClintock, 1995;
Young, 1995; Wade, 1993; 2009a). Para o estado colonial, os poderes
sexuais atribuídos aos homens negros ameaçavam a pureza racial e a
instituição familiar e atuavam como elementos catalisadores do
dualismo corpo­espírito, próprio desta tradição (Borja, 1992,



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

213
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

Viveiros Vigoya, 2018, p. 105).

Esse complexo de representação criado pela Europa é parte de um projeto
nefasto de manutenção dos privilégios e animalização do homem preto, do
outro, diante da ruína de sua ideia de homem universal (Mbembe, 2014). É a
sinuosidade dos corpos afroameríndios que põe em xeque todas as instituições
instituídas pelo homem branco e seu universo retilíneo, falocêntrico e cristão.

Em contrapartida, é a sinuosidade rebolativa que, no Brasil, possibilita ao
corpo negro produzir resistência e (re)existência. Louvamos os Deuses que
dançam, dançamos para louvar nossos Deuses e dançamos junto com eles. A
dança aproxima o corpo preto dos Deuses e os torna Deuses. Assim, as
masculinidades que se expressam nesses corpos abertos são masculinidades
abertas a expressões diversas do ser. São masculinidades que confluem com a
feminilidade e com a diversidade, como propõe o Senhor Nego Bispo (Santos,
2020). Logo, dançar é um ato contracolonial, é um ato de resistência; assim,
quando eu danço, existo. Quando o corpo do homem negro dança, ele
ressignifica sua existência e se aproxima dos seus ancestrais.

Por isso, constata­se o quanto tem sido difícil dançar numa sociedade que
ainda respira os desejos coloniais, que segue produzindo resistência através
dos movimentos que contradizem o que está explícito, o que é dito. Como nas
metáforas do jongo, da capoeira, nas quais negamos algo com a voz e
confirmamos com o corpo, ou como podemos também observar na
performance corporal e vocal do cantor Ney Matogrosso ao cantar "Homem
com H"5 ou "O Vira"6. Com seu corpo longilíneo seminu, seus gestos e toda
sinuosidade de sua dança confrontam a tradicional família brasileira da época
enquanto afirma categoricamente “sou homem com H” ou “Vira, vira, vira!
Vira, vira, vira homem! Vira, vira vira, vira lobisomem”.

Dentre todas as referências e experiências que situam seu corpo e lugar
enquanto homem preto, dançante, sinuoso e rebolativo, trata de sua infância
por volta de 10 a 12 anos. Nessa época, a pouca idade, não lhe permitiam
frequentar os espaços de dança, mas constantemente ouvia os vizinhos falando
da performance dos seus irmãos e irmãs: “o Dinho samba muito, ele tem as
pernas muito rápidas e o quadril muito solto” dizia a vizinha sobre o seu irmão
mais velho. Já de sua mãe, ouvia os vizinhos falarem que ela era muito boa
dançando gafieira, merengue, forró e seresta, além de ser catimbozeira e rodar
saia no terreiro. Aos domingos, as macarronadas eram acompanhadas ao som
de muita seresta e merengue.

Este foi o cenário em que se criou, um cenário artisticamente pleno e
complexo como é a realidade das periferias, respeitando suas particularidades
das grandes capitais. Durante idas e vindas desde quando este homem negro se
mudou para o Rio de Janeiro, em 2000, ainda com 17 anos. Sua mãe sempre
lembrava que para ele dançar não precisava de música, bastava bater palmas
ou emitir qualquer som com a boca. Bastava parar um carro com a mala de
som aberta no 7 Mocambo, Mocambo onde nasceu, que se formava roda de

________________

5 Ver em: https://www.youtube.com/watch?v=pSa5CHGfu_4. Acesso em: 13 maio 2025.

6 Ver em: https://www.youtube.com/watch?v=noX16UOg6yU. Acesso em: 13 maio 2025.



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

214
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

dança. A disputa de dança era embalada pelo som do eterno rei do funk melody
– Steven Bernard Hill ou apenas Stevie B, como ficou conhecido o lavador de
carro e entregador de fast­food afro­americano que passou a embalar os clubes
e discotecas da época e contribuiu muito para o que hoje conhecemos como
funk. Foi ao som de 7 que ganhou seu primeiro prêmio em um
concurso de dança no bairro, uma manteiga. Embora sua família não tivesse
condições financeiras de comprar manteiga, sua mãe ficou muito orgulhosa de
seu filho.

Os anos passaram e a dança continuou a estar presente, seja nos pagodes,
forros e bordéis que frequentava e dos quais muitas vezes era expulso por não
consumir o principal produto da casa, pois apenas queria passar a noite
dançando. Aos 14 anos lavava as louças, varria a casa, lavava roupa e dava
banhos nas crianças, primos e sobrinhos, tarefas exigidas a sua irmã, para que
ela o pagasse auxiliando­o a ensaiar os movimentos acrobáticos do forró
estilizado, categoria de forró com a qual eu atuava como professor e dançarino
das pequenas bandas do bairro.

Embora sempre tenha tido um bom desempenho escolar, a dança sempre foi
o seu fascínio. Contudo, por falta de acesso a informações e perspectiva de
vida, a dança nunca foi uma opção de carreira profissional. Como já havia
sinalizado, aos homens pretos, como perspectiva de mudança de vida e
ascensão social havia a carreira militar, por prestação de serviço ou por
concurso. Logo, estar distante da dança seria o que permitiria seguir o objetivo
de mudar de vida e dar uma condição de vida melhor para sua mãe, que criou
10 filhos e 9 netos.

Foi com essa mentalidade que veio para o Rio de Janeiro, antes mesmo de
completar 18 anos de idade. Distante da família, dos amigos e do lugar que
cresceu, logo depressão, desânimo e muitas lágrimas passaram a fazer parte de
sua rotina. Assim, depois de prestar concurso para fuzileiro naval, aprendiz de
marinheiro e sargento das forças armadas, a dança o encontrou, o tirou do
calabouço e devolveu­lhe sua vida. Depois de dois anos sem dançar, uma
amiga o apresentou às aulas de dança de salão que aconteciam no Sindicato
dos Trabalhadores em Educação da Universidade Federal do Rio de Janeiro
(SINTUFRJ). Assim, passou a fazer parte do corpo de alunos do curso de
dança de salão. Novamente a dança lhe devolveu à/a vida: durante três anos,
todas as terça e quintas­feiras, sempre das 18h às 21h, frequentou as aulas e
participou de todas as atividades organizadas pelos professores, e também
passou a frequentar os bailes e gafieiras do Rio de Janeiro.

Mas a vida é uma encruzilhada e cria situações para nos levar a fazer
escolhas. No fatídico dia em que o time de futebol do restaurante em que
trabalhava como estoquista participaria da final do campeonato de futebol dos
funcionários terceirizados, do Hospital Universitário Clementino Fraga Filho,
o popular Hospital do Fundão, seu lateral direito teria uma apresentação de
dança de salão.

A apresentação começaria às 18h, o futebol terminaria às 18h30; assim, teve
que escolher entre ajudar o time a conquistar o campeonato ou participar da
apresentação de dança de salão. Ao tomar ciência de sua decisão de faltar ao________________

7 Ver em: https://www.youtube.com/watch?v=qjjH1t7UqfY. Acesso em: 13 maio 2025.



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

215
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

jogo de futebol para participar da apresentação de dança, o capitão do time –
um homem, o saladeiro do restaurante, de 45 anos – teve uma reação que foi
fundamental para que ele soubesse que a dança era o seu caminho. Decisivo
porque o levou a escolher, definitivamente, entre seguir o caminho da dança e
das artes ou time de futebol.

Acreditando que o constrangeria, o capitão esperou que chegasse perto de
todos do time e deferiu a seguinte frase: “vai dançar seu viadinho”. Para ele,
era inadmissível um homem escolher dança a futebol. Ele não disse nada,
apenas sorriu e pensou que, pela falta do viadinho, o time dele não ganharia o
campeonato. Tão agressivo quanto sua frase, que se pretendia ofensiva, foi a
prisão na qual aquele pobre homem, também preto, estava aprisionado, em
uma alienação patriarcal. Buscando tirar o melhor de tudo, fez uma
retrospectiva de sua vida e percebeu que, sempre que as coisas pareciam
estagnadas, foi a dança quem lhe socorreu. Então, libertou­se da ideia de que
ser um militar seria o seu caminho e que essa seria a única saída para fugir da
pobreza e mudar sua perspectiva de vida.

Em 2007, depois de uma dança com Zé Pilintra, em um terreiro simples na
Baixada Fluminense, surgiu a coragem para mudar a opção de curso do
vestibular da UFRJ: a matemática deu lugar à dança. As encruzilhadas sempre
lembraram que um homem que dança tem na arte um importante diferencial: é
a dança que livra da rigidez, da brutalidade e da violência esperada de um
homem preto, é ela quem dá humanidade negada por uma sociedade na qual
sua existência não é sequer cogitada. Mesmo nesse lugar da dança onde seu
corpo também é objetificado, sexualizado e categorizado, ele é maior, apenas
porque dança. Foi e tem sido por meio da dança que Exu tem se feito presente
em sua vida e tem operado milagres em sua caminhada e o conectar com os
seus ancestrais vivos e mortos.

“Tu é frango?” ou “vai dançar seu viadinho”, tantas outras frases como
essas, buscam colocar­lhe em seu lugar como um homem preto e são
pronunciadas por uma sociedade que espera que ele desenvolva uma
performance de violência, uma força bruta, uma amargura e uma rigidez na
forma de se relacionar com a vida e com o outro. As falas em tom de insulto
falam mais de uma sociedade racista, doentia, do que do homem preto, uma
sociedade que pretende determinar quem se deve ser, que sua presença e
imagem deve impor medo e temor para que assim possa facilmente ser abatido
pela polícia, assassinado pelo vizinho, temido pela mulher branca e desprezado
pela mulher preta. Como resposta, ele risca o salão, manda no pé, requebra e
quebra tudo. Dança, pois só assim existe!

Neste relato, podemos observar que, na experiência de vida de um homem
preto, há uma grande pressão para que ele expresse uma masculinidade
historicamente e socialmente determinada por uma masculinidade branca e
falocêntrica que se pensa universal. Essa pretensa universalidade busca
aprisionar e exterminar a diferença e a diversidade no mundo, assim os corpos
indígenas e pretos passam a ser comparados a um universo de recalque que em
crise precisa subjugar o mundo (Mbembe, 2014). O homem preto é
estigmatizado e estereotipado por uma ideia de masculinidade dicotômica,
cristã e falocêntrica que condena o corpo.

Em contrapartida, as culturas africanas em diáspora atuam a partir de uma



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

216
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

perspectiva em que masculinidade e feminilidade são elementos que compõem
e se manifestam de diferentes formas num mesmo ser (Santos, 2008).
Masculino e feminino são expressões complementares que habitam o mesmo
ser e se orientam a partir de uma cosmovisão que comunga com a diversidade,
com o plural, na qual os corpos celestes são convidados a dançar sobre o caos
da criação. Assim para compreender a grandeza dos Deuses é preciso ter a
dimensão da interdependência entre dois elementos que, unificados,
possibilitam a unidade em complemento, como a composição de Baby do
Brasil, Pepeu Gomes e Didi Gomes nos ajuda a refletir essa extensão e
entender que:

Ser um homem feminino
Não fere o meu lado masculino
Se Deus é menina ou menino
Sou masculino e feminino8

Considerações finais

Se partimos da compreensão de mundo afro referenciada, na qual “as
dimensões de espiritualidade superam a lógica dicotômica e biologizante da
constituição do sujeito” (Barreto da Silva e Reis, 2023, p. 183),
compreendemos a dupla violência ao corpo preto masculino que, para existir
em uma sociedade hegemonicamente branca, precisa, antes, matar seu
indissociável e constitutivo feminino. Ainda, se a construção da subjetividade
nessa sociedade regida pela linguagem verbal, escrita e descrita, for originada
pela oralidade, a corpo­oralidade deve ser silenciada para que se inscreva no
mundo branco, o homem preto, para assim por ele ser descrito, Homem. Mais
uma violência.

Dentre as incontáveis violências contidas na descrição de um território preto
de práticas espaciais pretas e(m) resistências forjadas a um estado branco,
como na Chumbada de PL Quest, a geo­grafia de um corpo preto é a
violentada desde a origem. O apagamento da masculinidade originada no
encontro do feminino­masculino preto de quem origina a re­territorialização
favelada faz quem canta – e dança – essa corpo­oralidade A “cara do crime”
para a branquitude. O crime original, portanto, é ser homem preto em sua
essência. Isto é, dançante, livre, de subjetividade oralizada via corpo fluido,
flexível, curvo, não reto. Com isso, sua origem racial e territorial,
indissociáveis quando se vem do funk, demanda adestramento aos modos do
asfalto e, para caber na sociedade branca, o homem preto se enrijece. E,
quando não se volta aos seus e nos becos da memória se (re)encontra o ritmo,
endurecido fal(o)ece.

________________

8 “Masculino e feminino”, composta por Baby do Brasil, Pepeu Gomes e Didi Gomes, foi
lançada em 1983. Ver em: https://blogs.correio24horas.com.br/blog­do­marrom/?p=92587.
Acesso em: 13 maio 2025.



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

217
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

Referências

BADINTER, Elisabeth. Um é o Outro: Relação entre Homens e Mulheres.
Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

BARRETO DA SILVA, Renato Mendonça; REIS, Camila Tomaz. Pretas
masculinidades: saberes escrevividos. : Vozes negras nas artes. Volume 1.
Org.: Carla Costa Dias; Luciana Barbosa; Rosemeri Conceição. São João de
Meriti, RJ: Editora Desalinho, 2023.

BORIS, Daniel Janja Bloc. Fala dos homens: a construção da subjetividade
masculina. 2ª. Edição. São Paulo: Annablume, 2011.

BUTLER, Judith. Os atos performativos e a constituição do gênero: um
ensaio sobre fenomenologia e teoria feminista. Tradução de Jamille Pinheiro
Dias. caderno de leituras n. 78, 2018. https://chaodafeira.com/wp­
content/uploads/2018/06/caderno_de_leituras_n.78­final.pdf. Acesso em: 13
maio 2025.

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Editora Sá da
Costa, 1978.

CÉSAR, Caio. Hiperssexualização, autoestima e relacionamento inter­racial.
.: RESTIER, Henrique; SOUZA, Rolf Malungo de (Org.). Diálogos

contemporâneos sobre homens negros e masculinidades. São Paulo: Ciclo
Contínuo Editorial, 2019. p. 53­76.

DE LOS SANTOS RODRIGUEZ, Shay. Um breve ensaio sobre a
masculinidade hegemônica. Revista diversidade e educação, v.7 , n.2 , p.
276­291, Jul/Dez 2019.

EMECÊ, Fábio. Sujeito sujeito. Cabo Frio: Cafofo Selo e Editora, 2021.

EMICIDA. É Necessário voltar ao começo [on­line], 2009. 2021. Disponível
em
https://www.youtube.com/watch?v=ohv0m2azTgQ&t=3507s&ab_channel=E
micida. Acesso em: 21 jun. 2024.

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. : DUARTE,
Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado. (org.) Escrevivência: a escrita de
nós – reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro:
Mina Comunicação e Arte, 2020.

FANON, Frantz. Racismo e cultura. : SANCHES, Manuela Ribeiro. Malhas
que os impérios tecem: textos anticoloniais, contextos pós­coloniais.
Coimbra: Edições 70,1956.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: Ed. UFBA, 2008.



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

218
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

FOUCAULT, Michel. O corpo utópico, as heterotopias. São Paulo: N­1
Edições, 2013.

hooks, bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: Elefante, 2019.

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade
deteriorada. 4. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1988

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano.
Rio de Janeiro: Cobogó, 2019

LE BRETON, David. A sociologia do corpo. Petrópolis: Vozes, 2007.

LIMA, Ivaldo Gonçalves de. O argumento político dos corpos nas dobras do
espaço liminar, : SILVA, Joseli Maria; ORNAT, Márcio José; CHIMIN
JUNIOR, Alides Baptista. Corpos & Geografia: expressões de espaços
encarnados. Ponta Grossa, PR: Todapalavra, 2023.

LORDE, AUDRE. Irmã Outsider: Ensaios e Conferências. Trad. Stephanie
Borges. 1. ed. 1. reimp. Belo Horizonte: Autêntica, 2020.

LOURO, Guacira Lopes (org). O corpo educado: pedagogias da sexualidade.
Tradução Tomaz Tadeu da Silva. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2000.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Antígona, 2014.

NOGUEIRA, Isildinha Baptista. A cor do inconsciente: signifcações do corpo
negro. São Paulo: Perspectiva, 2021.

PIMENTEL, Ivan Ignácio; BARBOSA, Ana Carolina Santos. Espaços
contraditórios ou complementares? A construção da masculinidade além da
casa e da rua. : Alexandre Magno Alves Diniz, Ana Márcia Moreira Alvim,
Doralice Barros Pereira, José Antônio Souza de Deus, Letícia Pádua. (Org.).
Metamorfoses possíveis compartilhadas: Leituras em geografia cultural. 1.
ed. Belo Horizonte: Letramento, 2019, v. 1, p. 252­270.

POZE . A Cara do Crime [on­line]. Mainstreet Records. 5m02s. 2021.
Disponível em
https://www.youtube.com/watch?v=2PRAiVs3MVc&ab_channel=MainstreetR
ecords. Acesso em: 26 jun. 2024.

REIS, Camila Tomaz; BARRETO DA SILVA, Renato Mendonça; “Jesus é
Blues” e, aparentemente, eu também: o racismo epistêmico no acesso à
academia decolonial. Anais do ST 18. Ensino e Produção de Ciência e
Tecnologia Negrorreferenciadas. XII COPENE. Democracia, PODER e
Antirracismos: avanços, retrocessos legais e ações institucionais. 2022.
Disponível em



“Quando Tu Dança, Tu Existe”: Masculinidades Pretas e(m) Movimento

219
Camila Reis Tomaz, Ivan Ignácio Pimentel, Genilson Leite da Silva

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 16, n. 1, p. 197 - 219, jan. / jun. 2025.

<https://www.copene2022.abpn.org.br/anais/trabalhos/anais01?simposio=228#
C> Acesso em: 26 jun. 2024

SANTOS, A. B. dos ; Mayer, J. Início, meio, início: conversa com Antônio
Bispo dos Santos. Indisciplinar, v. 6, n. 1, p. 52–69.
https://doi.org/10.35699/2525­3263.2020.26241. Disponível em:
https://periodicos.ufmg.br/index.php/indisciplinar/article/view/26241. Acesso
em: 28 jul. 2024.

SANTOS, Juana Elbein dos. Os nagô e a morte: Pàde, Àsèsè e o Culto Égun
na Bahia. 13. ed. Petrópolis: Vozes, 2008.

SILVA, Joseli Maria. Geografias subversivas: Discurso sobre Espaço, Gênero
e Sexualidades. Ponta Grossa: Todapalavra, 2009.

SILVA, Joseli Maria; ORNAT, Márcio José; CHIMIN JUNIOR, Alides
Baptista. Corpos & Geografia: expressões de espaços encarnados. Ponta
Grossa: Todapalavra, 2023.

SILVA JUNIOR, Paulo Melgaço; BORGES, Leandro da Conceição.
Adolescentes negros moradores das periferias urbanas do Rio de Janeiro: entre
escola, gênero, masculinidades, raça, violência e vivências. Revista latino­
americana de geografia e gênero, v. 9, n. 1, 2018, p. 321.

VIVEROS VIGOYA, Mara. 2018. As cores da masculinidade: experiências
interseccionais e práticas de poder na Nossa América. Trad. Alysson de
Andrade Perez. Rio de Janeiro: Papéis Selvagens. 224 pp.

XAVIER, Giovana. Você pode substituir mulheres negras como objeto de
estudo por mulheres negras contando sua própria história! Rio de Janeiro:
Malê, 2019.

Recebido em 07 de agosto de 2024.
Aceito em 06 de março de 2025.

Camila Reis Tomaz ­ Conceituação, Análise Formal, Investigação,
Metodologia, Escrita (revisão e edição).

Ivan Ignácio Pimentel ­ Conceituação, Análise Formal, Investigação,
Metodologia, Escrita (primeira redação).

Genilson Leite da Silva – Conceituação, Análise Formal, Investigação,
Metodologia, Escrita (primeira redação).

Contribuição de Autoria / Contribución de autoría




